

# تحقيقى پيرامون مزار حضرت زينب

سيدعلى نقى مير حسينى

#### مقدمه

زینب کبری الما است. وی در سال پنجم هجری در مدینه منوره به دنیا آمد. پنج سال اول عمرش را در محضر رسول خدا الما اود. در کودکی مادر بزرگوارش را از دست داد و مسئولیت سنگین مراقبت از خواهران و برادرانش به دوش او افتاد. در عصر پدر، به زنان کوفی درس تفسیر و معارف اسلامی می داد. پدرش او را به عقد برادرزاده اش عبدالله بن جعفر درآورد. شاهد حکومت کوتاه پدر و برادرش امام حسن مجتبی المیلا و در نهایت شهادت آن بزرگواران بود. در سفر طولانی از مدینه تا مکه، از مکه تا کربلا از کربلا تا کوفه، از کوفه تا شام، از شام تا کربلا و از کربلا تا مدینه همراه برادر شهیدش امام حسین المیلا و اسیران کوفه و شام بود. تلخ ترین صحنه ها و مصیبت ها را در ظهر روز عاشورا شاهد بود. حوادث دلخراش تلخ ترین صحنه ها و مصیبت ها را در ظهر روز عاشورا شاهد بود. حوادث دلخراش

کوفه و شام موهایش را سفید و قامتش را خمیده کرد. با این وجود، هرگز دم از گفتن حقایق و مظلومیت شهدای کربلا فرو نبست و افشاگر حاکمان مستبد عصر خود بود.

حضرت زینب ایک سرانجام در ۵۷ سالگی چشم از جهان فروبست. در سال، ماه و روز وفاتش اختلاف است. اغلب مورخان پانزدهم رجب سال ۶۲ هجری را تاریخ وفات ایشان دانسته اند. بنا بر این دیدگاه، آن حضرت پس از شهادت امام حسین ایک یکسال و نیم زندگی کردند.

قول دیگر این است که آن حضرت در پانزدهم رجب سال ۶۵ هجری در گذشتهاند که در این صورت، باید آن حضرت چهار سال و شش ماه و پنج روز پس واقعه عاشو را در قید حیات بوده باشد.۱

در روز وفات آن حضرت نیز اختلاف است. برخی دهم رمضان سال ۶۲ هجری و برخی شب یک شنبه پنجم رجب سال ۶۲ هجری و برخی نیز یک شنبه چهاردهم رجب همان سال را روز وفات آن حضرت دانسته اند که ظاهراً قول اخیر، قوی ترین احتمال است. این نوشتار به بررسی محل دفن آن حضرت در روایات تاریخی می پردازد.

# مزارات منسوب به زینب کبری النگالا

درباره مزار حضرت زینب کبری ایگا دیدگاههای مختلفی ارائه شده سات که به بررسی آن می پردازیم

# ۱.دیدگاه سنجار

«سنجار» شهری معروف در شمال عراق و جنوب منطقه «نصیبین» و بر سر راه شام. در این شهر مراقدی منسوب به اهل بیت این قرار دارد. یکی از این مراقد شریف، منسوب به حضرت زینب کبری این قول سند منسوب به حضرت زینب کبری این قول سند تاریخی ندارد و مهم ترین دلیل آن، شهرت میان مردم به ویژه بومیان منطقه است.

اقــوال دیگر نیز بســیار ضعیف است. در مطالعاتی که نگارنده در این باره داشته، تنها یک منبع از اقوال متأخر به دست آمد که این دیدگاه را در کنار اقوال دیگر آورده و تأکید کرده که این قول، سند قطعی و تاریخی ندارد. با این حال، تصریح کرده است که این مرقد در طول تاریخ، توسط دولتهای شیعی چون آل بویه، حمدانیان و عقیلیون بازسازی و آباد شده است. ۳

#### ۲.دیدگاه مدینه

برخى گفتهاند كه مرقد زينب كبرى الله در شهر مدينه، در قبرستان بقيع است؛ البته بدون تعيين محل دقيق آن و ثبت مشخصات لازم. اين ديدگاه بر اين اساس استوار است که می دانیم بدون تردید حضرت زینب ایک پس از حادثه کربلا و اسارت غمبار کوفه و شام، به مدینه بازگشتند و مدتی در آن شهر زندگی کردند و دلیل کافی نيز بر خروج أن حضرت از مدينه در دست نيست. بنابراين، حتما در همان شهر از دنيا رفته و حتماً در مكاني كه اهل بيت المُثَلِّلُ مدفونند، يعني بقيع دفن شده است.

اکنون این سؤال مطرح است که آن بانوی مشهور و جلیل القدر که مقامش با دیگر زنان مدینه قابل مقایسه نبود، چرا مانند دیگر بانوان بزرگ و سرشناس شهر مدینه، دارای قبر مشخصی نیست و هیچ یک از مورخان و تراجمنویسان به وفات ایشان در مدینه و دفنشان در بقیع اشاره نکردهاند؟ در پاسخ گفتهاند: این احتمال وجود دارد که با آن همه ظلم و ستم بر آن حضرت و دودمانش در کربلا و کوفه و شام، و عدم رضایت از مردم زمانه خویش، مانند مادرش فاطمه زهراللیک وصیت کرده باشد که شبانه به خاکش سپارند تا کسی از مدفنش آگاه نباشد. ۴

بنابراین، طرفداران این مدعا، از یک احتمال سنخن گفته اند و دلیل تاریخی ارائه نکردهاند. این قول را علامه بزرگوار «سید محسن امین عاملی» بیان کرده است که از جهات مختلف قابل توجه و تأمل است و از درجات بالای علمی برخوردار است. مهم ترین دلیل ایشان بر این قول، دلیل اصولی استصحاب است. با این بیان که: می دانیم حضرت زینب ایش پس از اسارت کوفه و شام، به مدینه بازگشت. در این جا شک حاصل می شود که آیا در شام فوت کرده یا خیر؛ پس استصحاب جاری می کنیم که خیر، اصل عدم فوت حضرت در شام بوده و در مدینه از دنیا رفته است. یا این که آمدنش به مدینه را می دانیم، اما شک می کنیم که از مدینه خارج شدند یا خیر، و چون دلیل قطعی بر خروج ایشان نداریم، پس استصحاب جاری می کنیم که حتماً از مدینه خارج نشده و در همین شهر از دنیا رفته است.

با احترام به مقام علمی و شخصیت والای علامه بزرگوار، در پاسخ ایشان و دیگر بزرگانی که دیدگاه مدینه را پذیرفتهاند، باید گفت: تحقیق در قضایای تاریخی، به کاربردن قواعد اصولی مانند استصحاب را برنمی تابد؛ زیرا با استصحاب نمی توان مطالب تاریخی از این دست را به اثبات رساند؛ زیرا برخی از بزرگان این ادعا را با دلایل مختلف، از جمله رد قاعده استصحاب، نپذیرفتهاند که به مواردی از آنها اشاره می کنیم:

الف. آیة الله سید محمدکاظم قزوینی که اثر ارزشمندی در اینباره نگاشته، این دیدگاه را با سه دلیل رد کرده است.۶

ب. علامه شیخ محمدجواد مغنیه در اینباره معتقد است اصولا در این جا به استصحاب اعتناد نمی شود ؛ زیرا موضع استصحاب آن است که به وجود شیء علم داریم سپس در ارتفاع آن شک می کنیم:

انّ الآخــذ باالاســتصحاب هنا لا يعتمد على أســاس، لأنّ موضوع الاستصحاب أن نعلم بوجود الشيء ثم نشكّ في ارتفاعه بحيث يكون المعلوم هو المشكوك بالذات؟^

بنابراین به نظر می رسد این قول، جز حدس و تخمین و استصحاب، مدرک قابل قبولی نداشته باشد. البته قراین اندک و روایات ضعیفی و جود دارد، اما مشکل این روایات که در کتاب «ناسخ التواریخ» و برخی منابع دیگر آمده، متأخر بودن

منابع و مشکلات سندی این روآیات است؛ از جمله روایتی که می گوید:

بهویژه بنیهاشم به حمایت از

ام کلثوم چهار ماه پس از ورود اهل بیت ایکا به مدینه از دنیا رفت. چون هشتاد روز از وفات آن مخدره بگذشت، جناب زینب خاتون، یک شب بسیار گریست و بر سر و صورت خویش بزد تا از هوش بیگانه شد و چون بیامدند و آن حضرت را حرکت دادند، مرغ روانش به شاخسار ریاض رضوان آشیان ساخته بود.<sup>۹</sup> باید تو جه داشت که مهم ترین و نخستین مأخذ و منشأ روایت بالا که نویسنده «ناسخ التواريخ» از آنها نقل كرده، كتابهاي «بحرالمصائب» و «انوار الشهاده» مي باشد كه در نقد و ارزیابی، بسیار سست و نامعتبرند و نمی توان به آنها اعتماد کرد.

در مجموع، بنابر این روایت و اخبار مشابه آن، حضرت زینب الملکا تا یایان عمر در مدینه ماند و سرانجام در همان شهر درگذشت. ۱۰ نیز روایاتی وجود دارد که ایشان پس از سفر شام و ورود به مدیند، از سر السال فرصتی برای افشای چهره پلید دشمنان اهل بیت السال بیت السال بیت السال بیت السال بر ضد حکومت اموی را فراهم بنابر برخی از اخبار، حضرت برای می نمود. گزارش تلاشها و وسرانجام در همان شهر در گذشت. نیز فعالیتهای انقلابی حضرت و سرانجام در همان شهر در گذشت. نیز فعالیتهای انقلابی حضرت روایاتی وجود دارد که ایشان پس از سفر شام و ورود به مدینه، از هر فرصتی برای افشای چهره و ورود به مدینه، از هر فرصتی برای افشای چهره گرفت تا دوباره حضرت بلید دشمنان اهل بیت پهره می برد. گزارش گرفت تا دوباره حضرت بلید دشمنان اهل بیت پهره می برد. گزارش ایشان پس از سفر شام و ورود به مدینه، از هر گرفت تا دویاره حضرت کند و در آنجا زیر نظر قرار دهد. اما این بار اهل مدینه،

تلاشهای انقلابی حضرت به گوش یزید بن معاویه  آن حضرت برخواستند و یزید نتوانست او را از از مدینه خارج کند. بنابراین فرض، می توان گفت که آن حضرت تا پایان عمر در مدینه ماند و در همان جا از دنیا رفت. ۱۱ محمد راجی کناس نیز ضمن تأیید این نظر می نویسد: «والصحیح أنها دفنت فی المدینه، حیث ترقد أمهات المؤمنین فی البقیع». ۱۲

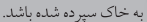
و نیز نویسنده «ناسخ التواریخ» پس از نقل آرای گوناگون مینویسد: «آنچه صحیح مینماید این است که حضرت زینب الگالا پس از بازگشت به مدینه طیبه، وفات کرده و در مدینه مدفون است». ۱۳

اشکال مهمی که به این قول وارد است، این است که اگر حضرت در بقیع دفن شده باشد، با توجه به شخصیت و عظمت مقامش باید تاریخ و محل دفنش مشخص باشد؛ در حالی که چنین نیست و در هیچ یک از کتب تاریخ مدینه و مزارات آن، نامی از محل قبر او به میان نیامده است؛ با این که نام زنانی با شأن پایین تر از ایشان آمده و در کتب تاریخ مدینه ثبت شده است؛ مانند حلیمه سعدیه که از جهات مختلف قابل مقایسه با حضرت زینب ایک نیست. ابوزید عمر بن شبه نمیری (۱۷۳ م. ۲۶۲ ق) در کتاب «تاریخ المدینة المنوره» نام عدهای از اصحاب مدفون در بقیع را ذکر کرده، اما نامی از آن حضرت به میان نیاورده است. مسعودی در شرح حال مام حسن مجتبی ایک و یسد:

حسن بن على در كنار قبر مادرش فاطمه الله الله خاك سيرده شد و در اين قبرستان (بقيع) تا اين زمان سنگى است كه روى آن چنين نوشته شده است: «الحمد لله مبيد الأمم و محيى الرمم، هذا قبر فاطمة بنت رسول الله صلّى الله عليه و سلّم، سيدة نساء العالمين والحسن بن على بن أبى طالب، و على بن الحسين بن على، و محمد بن على، و جعفر بن محمد، رضوان الله عليهم أجمعين ».١٢

و این، نشان می دهد که قبر آن بزرگوار در قرن چهارم، یعنی تا عصر مسعودی، مشخص بوده و اگر قبر حضرت زینب ایس در بقیع واقع شده بود، نامش روی قبر نوشته شده و دست کم تا زمان مسعودی باقی مانده بود.

از آنچه گفته شد، به سبب نبودن دلایل کافی، نمی توان نتیجه گرفت که حضرت زینب ایک تا پایان عمر مبارکش در مدینه مانده و در همان شهر از دنیا رفته و



#### ۳.دیدگاه مصر

مهم ترین دلایل موافقان مصر، در کتاب کوچک و رساله مانند «اخبار الزینبیات» عُبیدلی ۱۵ آمده است. در این رساله شش روایت نقل شده که هر یک گویای سفر هجرت گونه حضرت زینب این به مصر و رحلت و دفن آن بانوی بزرگوار در محله «قناطر السباع» ۱۶ شهر قاهره است. از این روایات چنین به دست می آید:

زینب کبری دختر امام علی التی و فاطمه زهر التی از حادثه کربلا و بازگشت از سفر کوفه و شام، مردم مدینه را به قیام علیه حکومت استبدادی بنی امیه دعوت می کرد. «عمرو بن سعیداشدق» ۱ حاکم وقت مدینه به یزید نامه نوشت و فعالیت های انقلابی حضرت زینب التی را به اطلاعش رساند. یزید در پاسخ فرماندارش دستور داد: «یبعد زینب عن المدینه، بل امر أن یفر ق آل البیت فی الأقطار والامصار» ۱ پس به زینب این دستور دادند که از مدینه خارج شود و به هر کجا که می خواهد سفر کند. بانوی حماسه عاشورایی، در آغاز نپذیرفت و فرمود: «قد علم الله ما صار إلینا قتل خیرنا، و سقنا کما تساق الأنعام و حملنا علی الأقتاب، فوالله لا أخرج و إن أهرقت دماؤنا» ۱۹

بنى هاشم به ويژه زنان آنان جلسه مشورتى تشكيل دادند تا در اين باره تصميم بگيرند. در اين جلسه زينب دختر عقيل ٢٠ خطاب به حضرت زينب الله عرض كرد: «يا ابنة عمّاه قد صدقنا الله وعده و أور ثنا الأرض نتبوّاً منها حيث نشاء ... و سجزى الله الظالمين أتريدين بعد هذا هواناً، إرحلي إلى بلد آمن ٢٠٠٠

در پی سخن دختر عقیل، حضرت تصمیم گرفت تا مدینه را ترک کند. او مصر را برای هجرت دوباره برگزید و با برادرزادگانش حضرت فاطمه و سکینه (دختران امام حسین الگینی) ۲۲ در ماه رجب سال ۶۱ هجری به سوی مصر رهسپار شد ۲۳ و در اول شیعبان سال ۶۱ هجری وارد مصر شد. ۲۴ والی مصر که «مسلمة بن مخلد انصاری» ۲۵ بود، با جمعی از یارانش از جمله: عبدالله بن الحارث، أبوعمیرهٔ المزنی و… به استقبال کاروان تازه وارد علویان شتافتند. هنگام ملاقات، اشکها سرازیر شد و ناخود آگاه مجلس عزا بر پا گردید:

فعزاها مسلمة، و بكى فبكت و بكى الحاضرون، ثم احتملها الى داره، بالحمراء، فأقامت بها أحد عشر شهراً و خمسة عشر يوماً، و توفيت و شهدت جنازتها، و صلى عليها مسلمة بن مخلد في جمع بالجامع، و رجعوا بها فدفنو ها بالحمراء...

بنا بر این روایت، حضرت زینب ایگا در خانه والی مصر ساکن شد. پس از ۱۱ ماه و ۱۵ روز <sup>۲۷</sup> (از شعبان سال ۶۱ تا رجب سال ۶۲ هجری) در روز یک شنبه ۱۵ رجب سال ۶۲ هجری حضرت، دعوت حق را لبیک گفت و بنا بر وصتش، در خانه مسلمه (محل زندگیاش) دفن شد. ۲۸

در «اخبار الزينبيات» با سند مرفوع از رقيه بنت عقبة بن نافع الفهرى نقل شده كه گفت:

هنگامی که زینب دختر علی ای پس از مصیبت کربلا به مصر آمد، من در میان استقبال کنندگان بودم. مسلمه بن مخلد و عبدالله بن حارث و ابوعمیرهٔ مزنی پیش رفتند. مسلمه تعزیت گفت و آن دو و حاضران گریستند. سپس زینب این آیه را تلاوت فرمود: هذا ما وعد الرّحمن و صدق المرسلون). آنگاه مسلمه حضرت را به خانهاش در محله «الحمراء» برد. زینب کبری ایک به مدت یازده ماه و پانزده روز در آن جا ماند تا این که وفات یافت. من در تشییع جنازه حاضر بودم. مسلمه در مسجد جامع بر او نماز خواند و جنازه را به حمراء باز گرداندند و طبق وصیتش در استراحتگاه او در همان خانه دفن کردند.

علاوه بر روایات «اخبار الزينبيات»، مهم ترين دليل ديگر، حكايات صوفيان و زاهدان است که زینبیه قاهره را از آن حضرت زينب الملكالا ميدانند. مهمترين این حکایات مربوط به «شیخ حسن عدوی خمراوی شعرانی»۳۰ است. در این مورد از شعرانی نقل شده که گفت:

خبر داد مرا ســید من «علی خوّاص»۳۱ که سیده زینب مدفون در قناطر السباع دختر امام علی التَّالِ است و شک نیست که در همین محل مدفون است.۳۳

#### دلایل مدافعان دیدگاه مصر

مهمترین براهین و دلایل مدافعان دیدگاه مصر از این قرار است:

 آ. شهرت تاریخی: علما و مورخان مصری که طرفدار این دیدگاه هستند، ظاهراً یا از عرفایند یا شافعی مذهب، که هردو گروه علی رغم تلاشهای بنی امیه نسبت به اهل بیت المالاً عشق می ورزند. البته حضور محمد بن ابی بکر و مالک اشتر که فرستاده امام على التلا به آن سرزمين بودند را نبايد در اين فرايند بي تأثير دانست. باتوجه به این مطلب، می توان ادعا کرد که دفن حضرت زینب المالی در «قناطر السباع» قاهره نزد عموم مصرىها مشهور است. ٣٠

برخی از مورخانی که این دیدگاه را تأیید کرده اند، عبارتند از: عبیدلی، ابن طولون، ابن عساكر، شعراني، شبلنجي، قاضي شبراوي شافعي، شيخ حسن عدوي خمراوي و شیخ جعفر نقدی.۳۴ شبلنجی آورده است: «... قبر سیده زینب دختر علی النا در «قناطر السباع» مصر است که هیچ شک و تردیدی در آن وجود ندارد». ۳۵

و نیز شیخ جعفر نقدیدر کتابش ۳۶ آورده که سیاح اندلسی، یعنی ابوعبدالله محمد الكوهيني الفاسي وارد قاهره شد و در چهاردهم محرم سال ۳۶۹ هجري وارد حرم حضرت زینب المنظال شد و از نزدیک زیارتگاه و گنبد حرم مطهر را مشاهده کرد و

# پیرامون آن در کتابش گزارش داد.۳۷

۲. انعکاس در منابع فریقین: از دیگر طرفداران نظریه مصر شیخ موسی محمد علی، صاحب کتاب «عقیلة الطهر والکرم السیدة زینب» می باشد. وی نام بیش از ۵۰ کتاب، رساله و عالم و مورخ را در کتابش فهرست کرده که همه وجود مرقد حضرت زینب الله در قاهره را تأیید کرده اند. ۲۰ عطاء الله مهاجرانی نیز در کتاب خود به نامه «پیام عاشورا» نام بیش از ۲۰ عالم و مورخ را آورده که دیدگاه مصر را پذیرفته اند. ۳۹ آیة الله قاضی طباطبایی شرف در کتاب «اولین اربعین حضرت سید الشهداء الله شمن و تأیید روایات اخبار الزینبیات، به دوازده منبع دیگر که سفر حضرت زینب به مصر و در گذشت آن حضرت را در قاهره تأیید می کند، اشاره کرده است.

4. نقش سیاست در استقبال مسلمه: آیةالله محمدکاظم قزوینی، از عالمانی است که بیشتر به دیدگاه مصر توجه دارد و آن را برتر از آرای دیگر می داند و به اشکال مخالفان قاهره در مورد استقبال مسلمه از حضرت زینب ایگا چنین پاسخ می دهد:

الف. صرف استقبال مسلمه، دليل عدم وجود آرامگاه حضرت در مصر نیست؛ زیرا مسلمه مجبور بود و شاید دستور داشت تا از حضرت استقبال كند؛ درست

مثل نعمان بن بشير كه از سوى معاويه و سپس يزيد والي كوفه شــد. وقتى يزيد مى خواست خانواده امام حسين التِّلِا را به مدينه بازگرداند، به او دستور داد تا وسایل سفر آنان را فراهم کند و با رعایت ادب و احترام، آنان را از شام تا مدینه همراهی نماید.

ب. مسلمه از علاقه شدید مردم مصر به خاندان نبوی آگاه بود و میدانست که چه به استقبال حضرت برود یا نرود، مردم مصر از آن حضرت استقبال شایانی خواهند

۵. تأیید برخی عالمان شیعه: یکی از مشهورترین آنان رجالی و نسّابه معروف مرحوم حضرت آيةالله العظمي مرعشي نجفي أليُّ است كه متمايل به ديدگاه مصر شده است. نخستین مؤید این مطلب تأیید و نگارش مقدمه رساله «اخبار الزینبیات» عبيدلي و نشر أن است كه در اين نوشتار از أن استفاده شده است. مؤيد ديگر، أن است که از ایشان نقل شده که فرمود:

در باره حضرت زینب الله مرحوم حاج میرزا جواد بلاغی کتابی خطی دارد که بسیار ارزنده است. این کتاب در کتابخانه ۴۴ محفوظ است. ایشان در این کتاب می گوید: امام علی الله دو دخترش را زینب نام نهاده بود: یکی در مصر مدفون اســت و أن مادر دو پسر اســت، و ديگري در شام که به زينب صغري معروف بود.۵۲

در این جا دو سؤال پیش می آید که عبار تند از:

الف. بنا بر این دیدگاه، چنانچه زینبیهٔ قناطر السباع در قاهره را مدفن زینب کبری النالا بدانیم، درباره زینبیه شام چه می توان گفت؟ از آنجا که طرفداران این دیدگاه نمی توانند زینبیه شام را با آن عظمت و شهرت نادیده بگیرند، همان نام و عنوان لوح سنگی که در سالهای اخیر از محل «راویه» شام به دست آمده را مستند قرار داده و گفتهاند که این مرقد از آن زینب صغری، یکی دیگر از دختران امام علی التیلا است.

ب. اگر بپذیریم زینب کبری ایک مدتی در مصر، در خانه والی مصر زندگی کرده، در این مدت به چه اموری مشغول بوده است؟

در پاسخ این سؤال مورخان سکوت کرده و اخبار قابل توجهی از حیات آن حضرت در مصر بیان نکردهاند. ۴۶ البته بعید نیست که آن حضرت در مدت اقامت خود در مصر، با تشکیل جلسات مذهبی، معارف اسلامی و قرآن به زنان تدریس کرده باشد. آن حضرت در مصر با لقب «صاحبة الشوری» مشهور بوده است. در توضیح این لقب باید گفت که آن حضرت در مدت اقامتش در مصر، مدتی به عنوان مشاور ویژه حاکم مصر فعالیت می کرده که بعید به نظر می رسد و قابل تأمّل است.

دلایل مخالفان دیدگاه مصر

مهم ترین اثر پژوهشی که تمام آراء و نظریات موافقان و مخالفان مصر را گرد آورده و با بیان استدلال، رحلت و دفن آن بانوی عظیمالشأن را در مصر مردود دانسته، کتاب «مرقد العقیلة زینب» ۴۸ اثر شیخ محمدحسنین سابقی پاکستانی است. ۴۸ نویسنده در این کتاب به این نتیجه رسیده که مزار حضرت زینب نه در مصر، بلکه در دمشق است. برخی از دلایلی که او بیان داشته و دیگران نیز در آثار خود آن دلایل را پذیرفته و نقل کردهاند، عبارتند از:

1. عدم ثبت مورخان مصرى: تاريخنويسان مصر به وجود قبر حضرت زينبعليك در قاهره اشاره نكردهاند؛ مثل: عبدالرحمن بن عبدالحكم مصرى (متوفاى ۲۵۷ هـ) كه كتاب جامع و كامل «منهج السالك في اخبار مصر والقرى والممالك» را نوشت. نيز ابوعمرو محمد بن يوسف كندى (متوفاى ۳۵۴ هـ) در كتاب «ولاة مصر» و

ابومحمد حسن بن ابراهیم بن ذولاق لیثی مصری (متوفای ۳۸۷ ه) در کتابهای «خطط مصر»، «تاریخ مصر» و «فضائل مصر»، عزالملک محمد بن عبدالله بن احمد الحرّاني المسجى (متو فاي ٢٢٠ هـ)، قاضي ابو عبدالله محمد بن سلامهٔ الشافعي (متوفاي ۴۵۳ هـ) و جمعي ديگر از نويسندگان و مورخان مصری، در آثار خود نیاوردهاند که زینب، دختر امام علی النَّالا در مصر دفن شده است.۴۹

جالب این است که از آثار علما و تاریخدانان معاصر مصری نیز چنین برداشت نمی شود که مرقد شریف حضرت زینب ایش در مصر باشد. برخی از این عالمان تاریخنویس مصری عبارتنداز:

الف. على بن مبارك بن سليمان الروجي، معروف به پاشا (متوفاي ١٣١١ ق): وي گفته است: «درکتابهای تاریخ ندیدهام که سیده زینب بنت علی الی به مصر آمده باشد؛ نه در حال حیات و نه پس از مرگ و ممات».

ب. شيخ محمد بخيت المطيعي، رئيس دانشكاه الأزهر و مرجع و مفتي مصر (متوفای ۱۳۵۴ ق) در مقاله خود که درباره مرقد حضرت زینب در مصر نگاشته، تأكيد مي كند كه قبر ايشان در مصر واقع نشده و اين پندار از آن اهل تصوف

ج. استاد حسن محمد قاسم كه سخت طرفدار وجود قبر حضرت زينب المناكل در مصر است و از این نظر دفاع می کند و بدین منظور کتاب «اخبار الزینبیات» عبیدلی را به شــكلي معجزه آسا پيدا و منتشر نموده، خود كتابي با عنوان «مشهد الزينبي» تألیـف کرده که در آن دلیل قانع کننـدهای بر گفتههای خود نمیآورد و حتی در مقدمه کتاب «السیدة زینب» و جود قبر آن حضرت در مصر را بعید می داند.

د. استاد احمد شرباصی نیز مرقد حضرت زینب را در قاهره می داند؛ اما با قاطعیت نمی تواند اثبات کند که مرقدی که امروزه به نام آن حضرت زیارت می شود، همان بارگاه حضرت زينب دختر امام على التال است.

 انكار ورود فرزندان بلافصل امام على عليه مصر: بعضى از تاريخ دانان مصرى يادآور شدهاند: «أنّه لم يمت أحد من اولاد على (ع) لصلبه »٥٠؛

**۳. عدم زیارت بزرگان:** ادعا شـــده بسیاری از

بعضی از تاریخدانان مصری یادآور شدهاند: هیچ کدام از فرزندان صلبی امام علی از تاریخدانان مصری صلبی امام علی از تاریخدانان مصری است. مورخ بزرگ حسن بن ابراهیم بن ابوطهر احمد بن محمد سلفی (متوفای ۵۷۶ هـ)، حافظ نورالدین علی بن احمد سخاوی، شمسالدین محمد بن ناصرالدین مصری، معروف به ابنزیات (متوفای ۸۱۴ ه) نخستین علوی ابراز ا

بزرگان، قبه حضرت زينب دختر امام على اليالا را زیارت کردهاند، که این امر صحت ندارد؛ بلکه بسیاری از بزرگان مصر از وجود قبر آن بانوی جليل القدر در شهرشان اظهار بي اطلاعي مي كنند. عالمان و حاكمان و سياحاني كه ادعا شده به زيارت مرقد شريف حضرت زینــبالیُّلاً رفتهاند، در حقیقت «زینب بنت یحیی المتوج» را زیارت کردهاند؛ از جمله: نقل شده است که امام شافعی از محبّان اهل بیت المایی زیارت جناب «سیده نفیسه» وارد قاهره شد و به زیارت آن حضرت شتافت؛ اما نقل نشده که وی برای زیارت حضرت زینب کبری الیا وارد این شهر شده و به زیارت آن حضرت مشرف شده باشد. آیا این دلالت بر آن ندارد که در آن زمان زینبیه قاهره به زینب کبری منسوب نبوده و شهرت نداشته است؟۵۱

۴. بی اطلاعی سیاحان و جهانگردان: سیاحان و جهانگردان مسلمانی که جهان اسلام، به ویژه مصر را سیاحت کردهاند، از دفن حضرت زینب

دختر امام علی الی در آن سرزمین چیزی نگفتهاند. اگر آن سرزمین چیزی نگفتهاند. اگر آن حضرت در این سرزمین دفن شده بود؛ حتماً در گزارشها و آثار خود به آن اشاره می کردند. برخی از جهان گردانی که به مصر سفر کردهاند، اما در آثار خود اشارهای به این امر نکردهاند، عبار تند از:

ابوالحسن علی ابن ابی بکر هروی (متوفای ۶۱۱ ه)، ابوالحسین محمد بن احمد بن جبیر الکنانی الغرناطی (متوفای ۶۱۴ ه) معروف به «ابن جبیر»، یاقوت بن عبدالله حموی بغدادی (متوفای ۶۲۴ ه)، ابن تغری بردی (متوفای ۷۰۲ ه) ابوعبدالله محمد بن عبدالله بن بطوطهٔ مغربی (متوفای ۷۷۰ ه) معروف به «ابن بطوطه»، غرس الدین خلیل بن شاهین الزاهری الاسکندری المصری (متوفای ۸۷۳ ه) معروف به «ابن شاهین»، ابن الناسخ مصری (متوفای ۸۰۰ ه)، ابن الزیات انصاری (متوفای ۲۰۱ ه)، نورالدین سخاوی (متوفای ۲۰۱ ه)، مقریزی (متوفای ۸۴۵ ه)، ابن ظهیرهٔ مصری (متوفای ۱۱۲ ه)، حافظ سیوطی (متوفای ۱۱۲ ه)،

۵. سکوت و اضطراب مورخان موافق: تنها از دو تن از مورخان نقل شده است که حضرت زینب این در مصر دفن شده است. یکی از آنها ابن عساکر است و دیگری ابن طولون. جالب این که هر دو نفر، اگر در جایی، جانب دیدگاه مصر را گرفته اند، در جای دیگر، جانب شام را اختیار کرده اند. مثلاً ابن عساکر در تاریخ خود، در جلد مربوط به زنان، زندگی نامه حضرت زینب این را آورده؛ ولی در مورد تاریخ و محل فوت و دفنش چیزی نگفته است. سخن ابن طولون نیز مدعا را ثابت نمی کند؛ زیرا قاضی نورالدین عدوی شامی (متوفای ۱۰۳۵ ق) در کتاب «زیارات» نقل کرده که ابن طولون در کتاب «سیرة السیدة زینب» آورده که مدفن عقیله زینب در

قریه «راویه» در «غوطه» دمشـق است. بنابراین، سخن این دو مورخ خنثی است؛ یعنی دیدگاه مصر را نه نفی می کنند و نه اثبات.

عدم اطلاع فاطمیان: با این که زمامداران فاطمی مصر بنابر قول مشهور، از خاندان علوی بودند و نسبشان را به علویان می رساندند و به احیای اندیشه های علوی علاقه نشان می دادند و شعائر شیعیان \_ هر چند شیعیان اسماعیلی \_ را گرامی می داشتند، در حالی درباره قبر حضرت زینب المیان چیزی ننوشته و از خود به یادگار نگذاشته اند؛ در حالی که نسبت به قبور دیگر علویان مصر ساکت نبوده و در عمران و گسترش و معرفی آنان کوشیده و به زیارت آنان رفته اند؛ از جمله به زیارت امامزادگان ثلاث ۵۳ رفته و قبور آنان را آباد کرده اند.

## نقد آثار و مصادر دیدگاه مصر

مصادر و منابعی که قبر حضرت زینب ایک را در مصر ذکر کردهاند، دارای ضعف و نارسایی هستند. این ضعف ها دیدگاه مصر را با چالش مهمی مواجه ساخته و اعتقاد به وجود بارگاه حضرت زینب ایک در قاهره را متزلزل می سازد. مهم ترین عیوب و نقایصی که این آثار دارند، عبارتند از:

الف. برخی از این کتابها مربوط به صوفیه است و صوفیان به کشفیات شیخ خود اعتماد کرده و بدون دلیل و تنها بنا به گفته شیخ خود، مرقد حضرت را در مصر ذکر کردهاند؛ از جمله شیخ عبدالوهاب شعرانی (متوفای ۹۷۳ هـ) که به سخن شیخ خود «علی مجذوب»، از سران صوفیه، اعتماد کرده است. صاحب «مرقد العقیلة زینب» در معرفی علی مجذوب آورده است:

او فردی بی سواد و امّی و مکتب ندیده بود و خواندن نمی دانست؛ ولی از معانی قرآن و سنت پیامبر کی ایش چنان سخنان ارزنده ای می گفت که دانشمندان را به حیرت وا می داشت. محل کشف او لوح محفوظ (محو و اثبات) بود و هرچه از هر جا نقل می کرد، در همان صفحه مکتبوب بود. ۵۴

شعراني از شيخ مجذوب نقل كرده است: «آنكه در قنطرة السباع به خاك رفته،

قطعاً زينب بنت على التالإ است.» و این سخن فاقد مدرک، مصدر و سند قطعی یک مطلب مهم تاریخی قرار گرفته و با کمال تأسف بسیاری از نویسندگان

بــدون تأمل، این مطلب را در آثــار خود نقل کردهاند؛ از جمله: شعرانی قلیونی، صبان، عدوی، شبلنجی، شبراوی، رفاعی، ازهری، علامه شیخ جعفر نقدی و حسن قاسم. اما آشکار است که سخن و الهامات اين شيخ صوفيه سنديت تاريخي ندارد.

ب. مهمترین کتابی که مرقد حضرت را در مصر دانسته و دیگران به آن اعتماد كردهاند، رساله كوچكى به نام «اخبار الزينبات» يا «اخبار الزينبيات» نوشته عُبيدلى نسابه (۲۱۴ – ۲۷۷ هـ) است. در این اثر زنان صحابی و زنان اهل بیت المها که نامشان «زینب» است، معرفی شدهاند. این رساله قدیمی ترین منبعی است که مصر را مكان دفن حضرت ذكر كرده است. «اخبار الزينبيات» رساله كوچكى است كه استاد حسن قاسم مصري در بلاد شام به أن دست يافته و با اضافات بسيار، أن را ضمیمه کتاب «سیده زینب» کرده و در سال ۱۳۳۳ قمری چاپ کرده است. این اثر همچنین به صورت مستقل و به اهتمام سید محمدجواد مرعشی نجفی در قم چاپ شـــده است. حسن قاسم مصری تأکید کرده است که آن رساله، تألیف امیر ً مدينه و فرزندش يحيى بن الحسن بن جعفر بن عبيدالله بن حسين الأصغر بن على بن حسین بن علی بن ابی طالب (متوفای ۲۷۰ هـ) است. گرچه عبیدلی را کتابهای رجال و انساب مدح و توثیق و توصیف کردهاند، اما دانشمندان سدههای بعد، او را قدح كردهاند؛ از جمله طريحي و كاظمى و قهيائي «يحيى بن الحسن بن جعفر» را نام مشترك بين چند نفر دانستهاند كه هيچ كدام قابل توثيق نيستند. بنابراين، به اخبار الزينبياتي كه حسن قاسم چاپ كرده، اطمينان نداريم؛ زيرا:

اولاً: این گفته عبیدلی که مرقد حضرت زینب ایک در مصر است، چرا در طول بیش از هزار سال پوشیده و ناشناخته مانده تا این که حسن قاسم آن رساله را در

# شام یافته و منتشر می کند؟

ثانیاً: چرا عبیدلی مطالب این رساله را در کتابهای دیگرش مانند «اخبارالمدینه» و كتاب «النسب» نياورده است؟

ثالثاً: شخص حسن قاسم در جعل و تحريف مشهور است و نقل اين مطالب، در ذیل رساله تازه مکشوف عبیدلی از ساختههای اوست که اعتبار لازم را ندارد. در مجموع، اشکالاتی که در روایات رساله «اخبارالزینبیات»
وجود دارد، نشاندهنده مردود بودن دیدگاه مصر است؛
ررزا به احتمال بسیار، این رساله توسط طرفداران
دیدگاه مصر (به ویژه حسب قاسم) ساخته و
پرداخته شده است. در این رساله، عبیدلی
شش روایت نقل کرده که دلالت بر هجرت
خضرت زینب ایک به مصر و سرانجام رحلت
و دفن آن حضرت در آن سرزمین دارد.
اخبارالزینبات در بوته نقد
در یک نگاه کلی می توان گفت که این روایات، هم
دارای مشکلات سندی و هم محتوایی است. آنچه در
دارای مشکلات سندی و هم محتوایی است. آنچه در
دارای مشکلات سندی و هم محتوایی است. آنچه در
دارای مشکلات سندی و هم محتوایی است. آنچه در
دارای مشکلات سندی و هم محتوایی است. آنچه در
دارای خواهد آمد، بخش هایی از اشکالات «اخبار الز بنسات» در مجموع، اشكالاتي كه در روايات رساله «اخبارالزينبيات»

ذيل خواهد آمد، بخش هايي از اشكالات «اخبار الزينبيات» است که صاحب «مرقد العقیله» آنها را برشمرده و دیگر مؤلفان به تبعیت از او، این اشكالات را در آثار خود انعكاس دادهاند.

#### اشكالات سندي

تمام شش روایت مطرح شده در اخبارالزینبیات، از نظر سند، مرفوع و فاقد اعتبار لازم اســت. در بررسی از راویان این اخبار، نام بیشتر آنها در منابع رجالی نیامده و هیچ نشانی از آنها نیست. افرادی چون زهران بن مالک، عبدالله بن عبدالرحمن العتبی، علی بن احمد الباهلی، قاسم بن عبدالرزاق، محمد بن عبداله،

علی بن محمد بن عبدالله، عسامه المعافری، عبدالملک بن سعید الانصاری، و هب بن سعید الاوسی، اسماعیل بن محمد البصری، حمزه المکفوف و دیگران که در شمار راویان این روایات هستند، همه گمنامند. به همین دلیل اعتنا به قول آنان صحیح نیست و چه بسا اندک کسانی که نامشان در متن اهل بیت این روایات آمده یا به نوعی در صحت و سقم این روایات دخیلند، از دشمنان اهل بیت این به شمار می آیند. به همین دلیل، سخن آنان نیز از درجه اعتبار ساقط است؛ به ویژه «سهل بن فضل» که از امام رضاط روایت نقل کرده است. این فرد نیز شناخته شده نیست و به احتمال زیاد همان «فضل بن سهل ذوالریاستین» و زیر مأمون باشد که دشمنی و عداوتش با امام رضاط و هل بیت الزبیری» که کینه و عداوت زبیریان نسبت به اهل بیت الزبیری» که کینه و عداوت زبیریان نسبت به اهل بیت این آشکار است. از دشمن نیز جز جعل و دروغ انتظار نباید داشت. بنابراین، راویان شش گانه عبیدلی، یا مجهول و ناشناسند، دروغ انتظار نباید داشت. بنابراین، راویان شش گانه عبیدلی، یا مجهول و ناشناسند، یا از مخالفان و حتی دشمنان اهل بیت این الله بیت این شش گانه عبیدلی، یا مجهول و ناشناسند، یا از مخالفان و حتی دشمنان اهل بیت این شش گانه عبیدلی، یا مجهول و ناشناسند، یا از مخالفان و حتی دشمنان اهل بیت این شش گانه عبیدلی، یا مجهول و ناشناسند، یا از مخالفان و حتی دشمنان اهل بیت این به این به این بیت این بیت این به این به این به این بیت این به این بیت این به این به بین به این بی محهول و ناشناسند، یا از مخالفان و حتی دشمنان اهل بیت این به بین بین به بین بین به بین به بین به بین به بین به بین به بین بین به بین به بین به بین به بین به بین بین به بین به بین به بین به بین به بین به بین بین به بین بین به بین به بین به بین به بین بین بین به بین بین به بین به بین به بین بین به بین به بین بین بین بین به بین به بین بین بین به بین به بین به بین بین به بین بین به بین بین به بین به ب

## تناقضات محتوايي

از نظر محتوایی نیز روایات ششگانه عبیدلی، دارای معایب، ابهامات و تناقضات تاریخی است که با اندک تأملی، جعلی بودن آنها روشن است. برخی از این ابهامات و تناقضات عبارتند از:

در این روایات، عمرو بن سعید اشدق، حاکم قدرتمندی از جانب یزید جلوه داده شده که موفق به تبعید حضرت زینب ایک شده؛ در حالی که از نظر تاریخی، چنین نبوده و قدرت تبعید حضرت زینب ایک را نداشته است؛ زیرا پس از واقعه

عاشورا اهل مدینه، به ویژه اهل بیت البیاتی شخصیت یزید و اهداف پلید او را شناخته بودند و قطعاً در برابر تبعید حضرت زینب یکی مقاومت می کردند. در حالی که در این روایات چنین نشده و حاکم مدینه فرد قدر تمندی است که با ارسال نامه به یزید، زنان اهل بیت البیاتی را از مدینه تبعید کرد و فریاد از کسی برنخاست. حتی صدای اعتراض مردان بنی هاشم هم بلند نشد و عبدالله بن جعفر، همسر حضرت زینب البیاتی خاموش ماند! وقتی ژرف کاوانه به این حقایق می نگریم با فرض وجود مشکلات و نابسامانی های داخلی اهل بیت البیاتی و نامساعد بودن اوضاع برای آنان پذیرفتنی نیست که مردان غیر تمند اهل

مشکلات و نابسامانیهای داخلی اهل بیت ایک و نامساعد بودن اوضاع برای آنان \_ پذیرفتنی نیست که مردان غیر تمند اهل بست ایک در مقابل تبعید زنانشان سکوت کنند و به جای بسیاری از مورخان و به جای دفاع و مقاومت، گوشه عزلت برگزینند و تن به تبعید علمان با توجه به دلایل علمان با توجه به دلایل نشان می دهد. ایام تبعید حضرت زینب ایام خونین واقعه «حرّه» و قیام عمومی مردم مدینه فاصله خونین واقعه «حرّه» و قیام عمومی مردم مدینه فاصله چندانی ندارد. در ایسن اوضاع و احوال، همه مردم مدینه فاصله میبایست در مقابل تبعید زنان اهل بیت ایک به منظقه «غوطه» دمشق مدینه میبایست در مقابل تبعید زنان اهل بیت ایک به منظقه «غوطه» دمشق میبایست در مقابل تبعید زنان اهل بیت ایک به منظقه «غوطه» دمشق میبایست در مقابل تبعید زنان اهل بیت ایک به منظقه «غوطه» دمشق است.

چرا زنان بنی هاشم به گرد حضرت زینب ایک جمع می شوند و او را وادار می کنند تا قسمش را بشکند؟ عقیله بنی هاشم وقتی خبر تبعید و ترک شهر پیامبر کی شهر پیامبر کی شهر اشنید، چنین قسم یاد کرد: «سو گند به خدا! ما از مدینه بیرون نمی رویم؛ هر چند خون ما را بریزند.» زینب، دختر عقیل که شان و منزلتش بسیار پایین تر از عقیله بنی هاشم است، در سخنانی جسارت آمیز خطاب به حضرت زینب کوض کرد: «ایا با این همه پیشامدها باز می خواهید دچار خواری و گرفتاری شویم؟! از این جا به یک شهر امن کوچ کنید». اشاره او به مصائب کربلا و اسارت بود. اما زینب که پیام رسان بزرگ عاشورا و خود، ام المصائب بود و با جمله «ما رأیت الا جمیلا» این مصائب را ستوده بود، با توصیه بانوی دیگری که آن مصائب را

به خواری و گرفتاری تعبیر کرده، سے کوت می کند و برخلاف سو گندش، مدینه را مظلومانه ترک میکند؟! وقتی در این تناقضات تاریخی درنگ می کنیم، درمی یابیم كه روايات عبيدلي بر اساس خواسته مخالفان اهل بيت المُهْكِكُمُ تنظيم و جعل شده است.

در متن روایات عبیدلی نام افرادی آمده که از دشمنان اهل بیت البیکی شناخته می شوند. از جمله آنها مسلمة بن مخلد انصاري و معاوية بن خديج هستند كه هر دو از دشمنان امام على التيالي و از دوســـتان فرماندار معاويه در مصر بودند. دشـــمني أنان با اهل بیت المیکا در منابع تاریخی مطرح شده و درنگی باقی نمی گذارد. مسلمه از سرداران بنی امیه است و از بیعت با امام علی و امام حسن مجتبی آیا الله سر باز زده و در جنگ صفین در سپاه معاویه بوده است. در مصر نیز همراه دوستش ابن خدیج، به خونخواهی عثمان برخاسته و دعوت معاویه را لبیک گفته است. در مصر برای يزيد كار كرده و به نفع او از مردم بيعت گرفته است. معاوية بن خديج نيز قاتل محمد بن ابیبکر، یعنی پسـرخوانده و فرزند ناتنی و تربیت شـده امام علی الیُّلاِ است. او پس از به شهادت رساندن محمد، جنازه او را در شکم الاغ مردهای نهاد و أن را أتش زد. چون اين خبر به امام على النَّالْ رسيد، حضرت سخت اندوهگين شد. حال، از یک سو این افراد با آمدن زینب المالاً به مصر، به استقبال او می روند و اشکریزان از او پذیرایی میکنند و او را در خانه خود جای میدهند و از سوی دیگر، همان زینب عاشورایی و کربلا دیده وکوفه و شام گذرانده که آن خطبههای بیداری بخش را ایراد کرده، در منزل مسلمة بن مخلد فرود می آید و به مدت یک سال در آنجا زندگی می کند و سرانجام پیش از رحلت، وصیت می کند تا او در همان خانه به خاک بسیارند! آیا استقبال آفرادی با این گذشته ننگین، از حضرت زينب الله الله يذيرفتني است؟ چگونه باور كنيم زينب الله با أن همه سابقه مبارزه با دشمنان اهل بیت الهیایی، در خانه دشمن پدر و بر ادرش پناه بر ده و آن دشمن مهر بان تر



از دوست! پس از مرگ زینب کبری ایک بر او نماز خوانده و در منزلش دفن کرده است؟! مردان بنی هاشم در این لحظات پایان عمر حضرت زینب ایک کجا بودند؟ چگونه ممکن است در مدت اقامت آن حضرت در مصر، هیچ کدام از بنی هاشم و علویان به دیدار زینب نرفته باشند؟!

رقیة بنت عقبة بن نافع نیز بانویی ساکن مصر بود که بر اساس روایات، در روز ورود حضرت به قاهره، در جمع استقبال کنندگان بوده و روایت پنجم رساله «اخبار الزینبیات» را او نقل کرده و از استقبال مسلمه و ابن خدیج، و نیز ورود حضرت زینب این که شخصیت زینب این که شخصیت

او برای ما ناشاناخته است، ولی مى دانيم كه او دختر كيست و یدر وی از سرداران بنی امیه و از جیره خواران دربار اموی بود. یزید او را به حکمرانی آفریقا منصوب كرد. آيا روايتي كه او نقل كرده، قابل قبول و قابل

اعتماد است؟ هر گز.

سؤال دیگر این است که عبدالله بن جعفر در این هنگام کجاست و چرا از همسرش خبر ندارد؟ او که در سال ۸۰ هجری از دنیا رفته، حدود ۳۵ سال پس از زینب، زنده بوده، چرا در زمان حیات همسرش او را همراهی نکرد؟ چرا پس از مرگ همسرش، یک بار هم بر سر قبر همسرش نیامد و او را زیارت نکرد؟ بنابر نقل دکتر بنت الشاطي، عبيدلي، اولين فرد هاشمي و شيعي است كه مسئله طلاق حضرت زینب المنظال الله مطرح کرده و گفته است که در زمان سفر حضرت زینب المنظال این زن و شوهر از یکدیگر جدا بودند و عبدالله با خواهر زینب کبری اینها یعنی امکلثوم ازدواج کرده است. این در حالی است که در هیچ کتاب شیعی طلاق حضرت زینب و عبدالله نیامده است.۵۵

متن تعدادی از روایات کتاب «اخبار الزینبیات» با روایات «طبقات کبری» تألیف محمد بن سعد همانند است و تنها اختلافات جزئي و ويرايشي با هم دارند؛ در حالي كه سند أنها \_از أغاز تا فرجام \_مختلف است. روشن است كه عادتاً محال است دو نفر گزارش واقعهای را بنویسند، اما الفاظ آنها کاملا همانند باشد.

نكته پاياني در اين بخش آنكه: عبيدلي، شخصيت معروفي است كه نخستين تأليف در انساب را دارد و شرح حالهای فراوانی از او در منابع متعدد آمده است. تا پیش از چاپ کتاب «اخبار الزينبيات» در سال ۱۳۳۳ قمري در هيچ کتابي نام آن نيامده است و حتى ننوشتهاند كه او درباره معرفي زينبها كتابي تدوين كرده است؛ اما پس از چاپ کتاب نام این رساله به کتابها راه یافت.۵۶ همین امر قرینه و شاهد

مهمی بر ساختگی بودن این رساله است، که طرفداران دیدگاه مصر، آن را به نام یک شخصیت هاشمی و علوی صدر اسلام، جعل و نشر کردهاند.

اکنون ســؤال این اســت که اگر صاحب مقبره مشــهور به «زینبیه قاهره» عقیله بنی هاشم این است، پس آن مقبره «قناطر السباع» قاهره از آن چه کسی است؟ بیشتر منابع در پاسخ این سؤال آورده اند که آن مرقد از آن «سیده زینب $^{\Lambda}$  بنت یحیی المتوج بن الحسن الانور بن زید بن الحسن بن علی بن ابی طالب»: می باشد.  $^{\Lambda}$ 

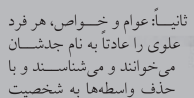
برخی نیز قبّه زینبیه قاهره را ساخته افراد سودجو با مطامع دنیایی یا خواب و خیال برخی از صوفیان و زاهدان دانستهاند. ۵۹ حال اگر بپذیریم مقبره قناطر السباع قاهره از آنِ زینب بنت یحیی المتوج بوده، چرا به نام زینب کبری این مشهور شده است؟

برای پاسخ به این پرسش، ناگزیریم به دو نکته اشاره کنیم:

اولاً: بدان دلیل که در قاهره چندین بانوی علوی و هاشمی به نام زینب دفن شدهاند که ابن زیات انصاری (متوفای ۸۱۴ ه) در «کواکب السیاره» نام برخی از آنها را فهرست کرده که عبارتند از:

زينب بنت أباجلى؛ زينب بنت سنان؛ زينب الكلثميه؛ زينب بنت مهذب؛ زينب بنت يحيى بنت يونس؛ زينب بنت شعيب؛ زينب الفارسيه؛ زينب بنت هاشم؛ زينب بنت يحيى المتوج؛ زينب بنت محمد بن على بن على بن الحسن المثنى؛ زينب بنت أحمد بن جعفر بن محمد بن الحنفيه؛ وزينب بنت حسن بن ابراهيم؛ زينب بنت قاسم بن محمد بن جعفر؛ زينب بنت احمد بن محمد بن محمد بن عبدالله بن جعفر؛ زينب بنت احمد بن محمد بن عبدالله بن جعفر الصادق الماليا

وقتی مورخان، نام و محل دفن این بانوان را که در علو درجه و مراتب کمال و انتساب به رسول خدا و انار مقایسه با زینب کبری ایش نیستند، در آثار خود آورده اند، اگر محل دفن زینب کبری ایش در مصر می بود، نام و مشخصات کامل آن بانوی جلیل القدر را در رأس فهرست زینبهای مدفون در مصر ثبت و ضبط می کردند.



بزرگ و نخستین علوی نسبت میدهند؛ زیرا ذهن انسان با شنیدن نام مشترک بین چند نفر، متوجه مشهور ترین و کامل ترین آنها می شود. محمد حسنین سابقی، ضمن طرح این نکته در اثر خود آورده است:

پس از بررسی دقیق به این نتیجه رسیدیم که شبهه وجود قبر عقیله زینب دختر امیرالمؤمنین این در مصر از آنجا سرچشمه گرفته که نام بسیاری از علویینی که در مصر دفن شدهاند، «زینب» بوده است و اندیشه انسان با شنیدن نام زینب، به آن فرد مشهورتر و کامل تر متوجه می شود. ۶۲

و همین نکته منشأ اشتباه در نسبت دادن زینب بنت یحیی المتوج به زینب کبری الشده است؛ زیرا بسیاری از مردم تصور کرده اند که این زینب، همان زینب مشهور، یعنی عقیله بنی هاشم است؛ چنان که در زیارت سیده نفیسه نیز آمده است: «السلام علیک یا بنت فاطمة الزهراء ...» و در عرف علیک یا بنت فاطمة الزهراء ...» و در عرف جامعه، نسبت به هر امامزاده دیگر همین تعبیر و جود دارد. و قتی به سنگ نوشته های روی قبور امامزادگان و علویان لازم التعظیم دقت می کنیم، چنین امری مشهود است؛ از جمله روی قبر رقیه بنت عبدالله بن احمد بن الحسین، با حذف واسطه ها نوشته اند: «رقیه بنت امیرالمؤمنین علی بن ابی طالب الیالیی یا روی قبر سیده زینب بنت یحیی المتوج، با حذف واسطه ها درج شده است: «زینب بنت الزهراء البتول الیالی بنت علی الیالی نیست و هیچ کس چنین ادعایی نکرده است. محمد حسنین زاهرای بتول این نکته آورده است:

روشن و آشکار است که راه و رسم مردم از قدیم این بوده که علویین را به پیامبر المؤمنین الله نسبت میدهند؛ بدون در نظر گرفتن واسطه

و هرچند وسائطی زیاد به آن حضرت برسند، او را دختر پیامبر عَلَیْه یا دختر امیرالمؤمنین الیالات تعبیر می کنند.<sup>6۵</sup>

۴.دیدگاه شام

بسیاری از مورخان و عالمان با توجه به دلایل فراوانی که دارند، معتقدند مرقد مطهر زینب کبری این در روستای «راویه» شام و در منطقه «غوطه» دمشق است. بررسی این دیدگاه از حوصله این نوشتار خارج است؛ فقط به اجمال اشاره می کنیم که بیشتر مورخان و پژوهشگران با دلایلی چون: قدمت تاریخی، زیارت سیده نفیسه در سال ۱۹۳ هجری، گواهی بیشتر نویسندگان و گردشگران، متن وقفنامه «سید حسین موسوی» در سال ۷۶۷ هجری و تأیید قاضیان هفتگانه شامی، گزارش کرامات بی شهمار و تأیید ضمنی و عنایت ویژه امام معصوم عطی این دیدگاه را تقویت کرده و به قطعیت نزدیک می سازد. اما همانان تأکید کرده اند که حضرت نزینب که کنیه اش «ام کلثوم» بوده، در روستای راویه شام مدفون است. مهم ترین طرفدار این دیدگاه که زحمات بسیار برای اثبات آن کشیده و سعی کرده تا با ارائه دلایل مختلف، آن را ثابت کند، صاحب کتاب ارزشمند «مرقد العقیله زینب» است. گرچه تحقیق شایسته او به بسیاری از ابهامات پاسخ گفته و زوایای تاریکی را وشن نموده است، با این حال، شاید نتوان دلایل او را کامل و جامع و صددر صد روشن نموده است، با این حال، شاید نتوان دلایل او را کامل و جامع و صددر صد اطمینان آور دانست. آیةالله قزوینی در این باره آورده است:

برخی از دانشمندان معاصر در کتابی به نام «مرقد العقیله» تلاش کردهاند تا ثابت کنند مرقد حضرت زینب این در دمشق است، نه در قاهره. آنان دلایل مختلفی آورده و به برخی از اقوال متوسل شده اند؛ با این حال، هیچ کدام از آنها غرض ایشان را تأمین نمی کند؛ چرا که دلایل آن غیر قطعی بوده و اقوال مطرح شده برای استدلال و احتجاج کافی نیست و به قول معروف: نه جامع است و نه مانع.۶۰

در نتیجه، دیدگاه شام، با تمام شفافیت و برجستگیهایی که دارد، از دو اشکال ذیل که تاکنون حل نشده مبرّی نیست: الف. علت آمدن حضرت زینب این به شام: بیشتر مورخان دلیل آمدن حضرت مورخان دلیل آمدن حضرت زینب این به شام را وقوع قحطی در مدینه می دانند. بنا بر روایات موجود، حضرت در آن سال همراه همسرش عبدالله بن جعفر به شام آمد که این مطلب به دلایل فراوان قابل خدشه است و با تناقضات و ابهامات بسیار روبهروست. به همین دلیل قابل پذیرش قطعی نخواهد بود.

ب. بسیاری از مورخان آوردهاند: بانویی که در راویه شام دفن است، «ام کلثوم» فرزند امام علی الی است. البته مورخانی چون ابن بطوطه ۶۰ و ابن طیفور ۶۹ گفته اند که منظور از ام کلثوم همان زینب کبری است. با تصریح این دو، باید مشکل حل شده باشد. اما این گونه نیست. مشکل این جاست که برخی مورخان چون: ابن جبیر از این ام کلثوم به «زینب صغری» تعبیر کرده اند؛ نه «زینب کبری»؛ لذا مشکل به حال خود باقی است. از سوی دیگر، سنگ نوشته ای که در سال های اخیر از آن مرقد شریف کشف شده، همین مطلب را ثابت می کند: «هذا قبر زینب الصغری المکناه بام کلثوم ابنت علی بن ابی طالب امها فاطمة البتول سیدة نساء العالمین ابنت سید المرسلین محمد خاتم النبیین صلی الله علیه و آله وسلّم.» ۷۰

#### نتبجه

پس از بررسی تمام آنچه گفته شد، به این نتیجه می رسیم که مرقد حضرت زینب این نتیجه می رسیم که مرقد حضرت زینب این نمی تواند در مدینه منوره یا شهر قاهره در مصر باشد. این البته ما منکر دفن بانویی علوی به نام «زینب» در مصر نیستیم؛ بلکه می گوییم: به سبب فتح مصر توسط عمرو بن عاص و سلطه همه جانبه اموی ها بر آن سرزمین، فردی از فرزندان صلبی امام علی این هم در حوالی سال ۶۲ هجری وارد مصر نشده است و صاحب مقبره زینبیه قاهره، به دلایل مختلفی که بیان شد، نمی تواند حضرت زینب کبری،

# دختر ارجمند امام على الميلا و فاطمه زهرا الله السد.

زنان علوی بسیاری به نام زینب در مصر دفن شده اند و عادت خاص و عام این بوده که سادات گرامی را به پیامبر عظیم الشأن اسلام علیه و امیرالمؤمنین الیلا نسبت شده تا دهند؛ هرچند بین ایشان واسطه هایی و جود داشته باشد. همین امر سبب شده تا مزار معروف در مصر که از آن زینب بنت یحیی المتوج است، به زینب کبری الیک نسبت داده شود؛ چون زینب کبری، کامل ترین و مشهور ترین بانویی است که در صدر اسلام به نام «زینب» شناخته شده و این، کاملا طبیعی است که ذهن انسان با شنیدن یک نام، به فرد کامل و مشهور انتقال یابد.

علاوه بر این، در آغاز این نوشتار، گفته شد که وجود مرقد آن بانوی بزرگوار در شهرهای سنجار عراق و مدینه منوره، فاقد دلیل لازم و کافی است. بنابراین، دفن آن حضرت در این دو سرزمین نیازمند دلیل قطعی است که تاکنون به دست نیامده است. از قاعده استصحاب هم در مسائل تاریخی کاری ساخته نیست. از این رو به نظر می رسد که هیچ کدام از مزارات منسوب به حضرت زینب ایک مدرک کاملا قابل اعتمادی ندارند هر چند که احترام و پاسداشت آن امکنه به دلیل به خاک سیاری یکی از زنان منسوب به خاندان عترت لازم و بایسته است. در یک نگاه کلی، می توان احتمال سنجار را مردود، احتمال مدینه را بدون دلیل، احتمال مصر را دارای اشکالات فراوان و احتمال شام را با وجود اندک درنگ تاریخی ، از سه دیدگاه قبلی بر تر و کامل تر و استوار تر است.

# پی نوشت ها:

ا. سيد ابوالقاسم الديباجي، زينب الكبرى بطلة الحرّية، ص ٢١١؛ حسن موسى الصّفار، المرأة العظيمة (قرأة في حياة زينب بنت على)، ص ٢٣٨ و ٢٤١، به نقل از: شيخ فرج العمران الطيفى، وفاة زينب الكبرى، ص ٥٥.

۲. علی ربانی خلخالی، چهره درخشان عقیله بنی هاشم زینب کبری علیه الله ۱۳۰۹ سید مصطفی موسوی خرم آبادی، سیره و اندیشه زینب علیه الله سر ۳۲۹.

۳. المرأة العظیمه ص ۲۲۸.

۴. باقر شریف القریشی، السیدهٔ زینب
 رائدهٔ الجهاد فی الاسلامی، ص ۹۳۶؛

چهره درخشان عقیله بنی هاشم، ص ۳۱۱.

۵. سید محسن امین عاملی، اعیان الشیعه، ج ۷، ص ۱۴۱.

۶. سيد محمدكاظم قزويني، زينب الكبرى من المهد الى اللحد، ترجمه محمد اسكندري، ص ۴۰۱ و ۴۰۲.

٨. المرأة العظيمة، ص ٢٥٢.

9. عباسقلی خان سپهر، ناسخ التواریخ (بخش حضرت زینب کبری علیه ای ترجمه محمدباقر بهبودی، ج ۱ و ۲، ص ۵۶۱.

١٠. مهدي ملتجي، بزرگ بانوي جهان زينب عليه الله ص ١٧٥.

۱۱. همان، ص ۵۷۸.

١٢. محمد راجي كناس، حياة النساء اهل البيت عالميكان، ص ٧٢٢.

١٣. ناسخ التواريخ، ص ٥٧٨.

14. على بن حسين مسعودى، التنبية و الاشراف، تصحيح: عبدالله اسماعيل الصاوى، ص 75. ابوالحسين يحيى النّسابة بن الحسن بن جعفر الحجّة بن عبيدالله الأعرج بن الحسين الاصغر بن الامام السجاد التيلي از بزرگان علوى بود كه در محرم ٢١٢ هجرى در محله «العتيق» شهر مدينه به دنيا آمد. پدرش ابومحمد الحسن بود كه در سال ٢٢١ هجرى در مدينه و در ٢٢ سالگى درگذشت. جدش جعفر الحجّة، فرزند عبيدالله الاعرج، يكى از امامان زيديه بود. عبيدالله الاعرج فرزند ابى محمد الحسين الاصغر (جد سادات مرعشى و برادر امام باقر علي الاعراق و در بقيع دون شد. عبيدلى يكى از علماى شيعه در مدينه منوره و يكى از سادات شريف و گرانقدر قرن سوم به شمار مى رود. برخى از راويان بزرگ شيعه از او روايت نقل كردهاند؛ از جمله: نجاشى (متوفاى ٤٣٠٠ هـ)، حافظ احمد بن محمد بن سعيد بن عقده همدانى (متوفاى ٣٣٣٠ هـ)، شيخ مفيد، شيخ صدوق در كتاب «من لا يحضره الفقيه»، شيخ طوسى، ابن شهر آشوب، علامه حلى در كتاب «تذكرة الفقها» و ... از عبيدلى چندين اثر باقى مانده كه يكى از آنها «اخبار الزينبيات» است. وى سرانجام در ذى القعده ٧٧٧ هـدر مكه مكرمه در گذشت و در همان شهر دفن شد. (ر.ك: اخبار الزينبيات، به كوشش: محمد جواد حسينى مرعشى نجفى، ص ١٤ – ١٨؛ زينب الكبرى من المهدى الى اللحد، ص ٢٠٠).

۱۶. این محل به نامهای «الحمراء»، «الحمراء القصوی» و «قناطرالسباع» ثبت شده است. اولین کسی که محله قناطر السباع را در شهر قاهره به وجود آورد، ملک الظاهر رکن الدین بَیبَرس (یا میبرس) که محله قناطر السباع را در قصر حکومت ممالیک در مصر به سلطنت رسید. وی در محل قناطر السباع، چندین صورت سباع را بر روی سنگ حک کرد؛

از این رو، آن محل قناطر السباع نام گرفت. (ناسخ التواریخ، ص ۵۷۰؛ شیخ مهدی نجفی اصفهانی (مسجدشاهی)، اساور من ذَهَب در احوال حضرت زینب الله الله الله می نویسد: «الحمراء القصوی» که محل دفن حضرت زینب است، پس از هفت سال از دفن آن حضرت، یعنی در سال ۶۹ هو در زمان عبدالعزیز بن مروان به «قناطر السباع» شهرت یافت. (عقیلهٔ الطهر والکرم السیدهٔ زینب، ص ۱۵۱).

۱۷. عمرو بن سعید بن العاص بن امیه، والی مدینه که به «اشدق» شهرت داشت. چون در خطابه توانا بود و زبان بلیغ داشت، بدین نام مشهور بود. وی سرانجام در سال ۶۹ هجری توسط عبدالملک بن مروان به قتل رسید.

١٨. عبدالمنعم الهاشمي، السيدة زينب بنت على عقيلة بني هاشم، ص ١١٩.

19. زينب الكبرى بطلة الحرّية، ص ٢١٤.

۲۰. زینب بنت عقیل بن ابی طالب، خواهر حضرت مسلم و مادرش امولد (کنیز) بود. وی از زنان ممتاز و بافضیلت اهل بیت الهی او د. موسی محمد علی به نقل از عبیدلی مقام و وجاهت او را چنین ستوده است: «أسن بنات عقیل بن ابی طالب، و أوفرهن عقلاً و أعظمهن قدراً.»، عقیلهٔ الطهر والکرم السیده زینب، ص ۵۰.

۲۱. يحيى بن حسن عبيدلى، اخبار الزينبيات، با مقدممه محمد جواد حسينى مرعشى نجفى، ص ۱۱۷؛ السيدة زينب ابنة الامام السيدة زينب ابنة الامام على علي عليه بنى هاشم، ص ۱۲۰؛ عبدالمنعم الهاشمى، الامهات، السيدة زينب ابنة الامام على عالي التلاص ١٢٠.

٢٢. اخبار الزينبيات، ص ١١٩؛ السيدة زينب رائدة الجهاد في الاسلامي، ص ٣٢٨ و ٣٢٩.

٢٣. عقيلة الطهر والكرم السيدة زينب، ص ١٣٨.

٢٢. همان، ص ١٤١؛ السيدة زينب بنت على عقيلة بني هاشم، ص ١٢.

70. وی جزو صحابه بود که معاویهٔ بن ابی سفیان، پس از عزل عقبهٔ بن عامر الجهنی، در سال ۴۷ هجری وی را به ولایت مصر گمارد. او مسجدی که عمرو بن عاص بنا نهاده بود را تکمیل و برای اولین بار، بر آن مسجد مناره ساخت. به همین دلیل گفته اند: «اول من أحدث المنار بالمساجد، هو مسلمهٔ بن مخلد». وی ۱۵ سال و چهار ماه در مصر امارت کرد و سرانجام در ۲۵ رجب سال ۶۲ هجری (یعنی ۱۱ روز بعد از وفات حضرت زینب از دنیا رفت. بنا بر این نقل، حضرت زینب به او مرده مرگ داده بود که: «یا مسلمهٔ ... انک بعدنا». او در قاهره از دنیا رفت و در همان شهر دفن شد. (عقیلهٔ الطهر والکرم السیدهٔ زینب، ص ۱۲۷ ـ ۱۴۹).

75. عقيلة الطهر والكرم السيدة زينب، ص ١٣٩.

۲۷. بنا بر نقلی، آن حضرت ۶ ماه و چند روز در مصر اقامت کردند.

۲۸. اخبار الزينبيات، ص ۱۲۱.

٢٩. سيره و انديشه زينب عليه الله اس)، ص ٣٣٢.

۳۰. وی ابومحمد عبدالوهاب بن احمد بن علی حنفی نام داشت. وی از بازماندگان و نوادگان محمد حنفیه بود که از عابدان و زاهدان صوفیه در عصر خود به شهرام میرفت. در سال ۸۹۸ هجری در «قَلْقَشنده» مصر زاده شد و در ساقیه ابی شعره رشد کرد و به همین مناسبت به «شعرانی» لقب یافت. او که به مذهب شافعی بود، در سال ۹۷۳ هجری در قاهره درگذشت.

۳۱. سید علی خواص البرلسی مصری، از عرفا و استاد شیخ عبدالوهاب شعرانی است که از وقوف و سیطره معنوی و باطنی او بسیار گفتهاند. وی در سال ۹۳۹ هجری در قاهره در گذشت و در همان شهر به خاک سپرده شد.

۳۲. آساور من ذهب در احوال حضرت

زينب(س)، ص ۶۳ و ۶۴.

٣٣. السيدة زينب رائدة الجهاد في الاسلامي، ص ٣٢٨.

٣٤. زينب الكبرى بطلة الحرية، ص ٢١٤.

٣٥. سيد مؤمن شبلنجي، نور الابصار في مناقب آل بيت مختار، ص ١٨٣.

٣٤. شيخ جعفر نقدى، زينب الكبرى عليَّهُ الله ص ١٤٥.

٣٧. حسين شاكري، العقيلة زينب الفواطم، ص ٧٢.

٣٨. عقيلة الطهر والكرام السيده زينب عليقًا له ص ١٤٣ ـ ١٤٥.

۳۹. سید عطاءالله مهاجرانی، پیامآور عاشورا (بررسی سیر زندگی اندیشه و جهاد زینب کبری علیه این کسی می ۳۵۴ و ۳۵۵.

۴۰. سید حسن مدنی، پدر سیده نفیسه در عصر خلافت منصور، خلیفه عباسی مدت پنج سال حاکم مدینه بود و سپس زندانی و تمام داراییاش توقیف شد. (عقیلهٔ الطهر والکرم السیدهٔ زینب، ص ۱۴۲ میلاد).

٤١. السيدة زينب رائدة الجهاد في الاسلامي، ص ٣٢٩.

٤٢. المرأة العظيمة، ص ٢٤٥ و ٢٤٤؛ عقيلة الطهر والكرم السيده زينب، ص ١٥٢.

۴۳. زينب الكبرى من المهدى الى اللحد، ص ۴۱۳ و ۴۱۴.

۴۴. مراد، کتابخانه خود آن عالم فرهنگی و خدوم است که در شهر مقدس قم قرار دارد و امروزه یکی از مهمترین و مجهزترین کتابخانههای جهان اسلام است.

۴۵. سيره و انديشه زينب عليها الله ص ٢٣٠.

۴۶. الامهات، السيدة زينب ابنة الامام على التَّالْا، ص ١٢٠.

٤٧. محمد حسنين سابقي، مرقد العقيلة زينب، مؤسسه الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ١٣٩٩ ق.

۴۸. این کتاب را عیسی سلیمپور اهری به فارسی ترجمه و با نام «پژوهشی پیرامون بارگاه حضرت زینب» منتشر کرده است.

٤٩. سيد احمد شكر الحسيني، السيدة زينب الكبرى عقيلة الامامة والولاية، ص ٢٧١.

.۵٠ المرأة العظيمة، ص ٢٥٥.

۵۱. همان.

۵۲. العقيلة زينب و الفواطم، ص ۶۵.

۵۳. سيده نفيسه، دختر حسن الانور؛ سيده كلثوم، دختر محمد بن جعفر صادق التلا و بارگاه سيده زينب بنت يحيي المتوّج بن حسن الانور.

۵۴. مرقد العقيلة زينب، ص ٩٣، به نقل از ابن سعد زهري، الطبقات الكبري ج ٣، ص ١٣٥.

۵۵. بنت الشاطى، زينب بانوى قهرمان كربلا، ترجمه حبيب چايچيان(حسان) و مهدى آيهٔالله زاده نائيني، ص ۱۰۵ ـ ۱۰۷.

۵۶. مجله پیام زن، شماره ۱۵۳، آذر ماه سال ۱۳۸۳ش، مقاله «مدفن حضرت زینبعالیهایی»، سید حسن فاطمی.

۵۷ وی همراه عمه و بانوی بزرگوار خود نفیسه بنت الحسن، همسر اسحاق مؤتمن به مصر آمد. چهل سال آن بانو را خدمت کرد و سرانجام در مصر از دنیا رفت و در قاهره دفن شد. (عقیلهٔ الطهر والکرم السیده زینب، ص ۵۸).

۵۸. زينب الكبرى بطلة الحرّية، ص ۲۱۸؛ السيدة زينب الكبرى عقيلة الامامة والولاية ص ۲۷۰؛ المرأة العظيمة، ص ۲۵۵؛ أساور مِن ذهب در احوال حضرت زينب، ص ۱۷۵؛ رياحين الشريعه، ج ۳، ص ع۳

۵۹. مرقد العقيلة، ص ۹۲ به بعد.

٤٠. زينب الكبرى بطلة الحرية، ص ٢١٨ و ٢١٩؛ السيدة زينب الكبرى عقيلة الامامة والولاية، ص ٢٧١.
 ٢٧٢.

81. پژوهشی پیرامون بارگاه حضرت زینبعالی شکل،ص ۷۴؛ عقیلهٔ الطهر والکرم السیدهٔ زینب، ص ۱۵۶ و ۱۵۷.

۶۲. پژوهشی بیرامون بارگاه حضرت زینب عَلیْقَال، ص ۷۳ و ۷۴.

۶۳. همان، ص ۷۴.

۶۴. زينب الكبرى بطلة الحرّية، ص ٢١٩.

۶۵. پژوهشی پیرامون بارگاه حضرت زینب عالیمانی، ص ۷۴.

98. در کتابهای «چهره درخشان عقیله بنی هاشم، زینب کبری» و «خصال الزینبیه» صفحات بسیاری به عنایات امامان معصوم علم الم الم عصر (عج) نسبت به مرقد مطهر حضرت زینب علیها در شام اختصاص یافته است.

٤٧. زينب الكبرى من المهد الى اللحد، ص ٢٠٤.

۶۸. سفرنامه ابن بطوطه، ج ۱، ص ۹۹.

۶۹. احمد بن ابي طاهر مروزي (ابن طيفور) بلاغات النساء، ص ٢٣.

٧٠. زينب الكبرى من المهدى اللحد، ص ٢٠٤.

٧١. زينب الكبرى بطلة الحرية، ص ٢١٩؛ السيدة زينب الكبرى عقيلة الامامة والولاية، ص ٢٧٣.