



«سرّ» در لغت به معنای راز و آنچه انسان آنرا در نفس خود پوشیده می دارد است؛ چنّان که گفتهاند: «صدورالاحرار قبور الاسرار» ؛ سینه آزادگان، آرامگاه اسرار است. سِرّ را به معنای کتمان نیز گفتهاند و با «سریره» که جمع سرایر است، هم معناست.<sup>۲</sup> اصحاب سر کسانیاند که مقامات معنوی را یکی پس از دیگری طی کرده و در سایه سار شجره طیّبه عقیده و اخلاق و اعمال پاک، سرّ شناس و سرّنگهدار شدهاند و سَر داده و سرّ ندادهاند. پس اسرار عالم و آدم را از صاحبان سَرّ و ولایت مَطلقه الهیّه، یعنی پیامبر اکرم و عترت طاهرهاش درک و دریافت نمودهاند. انسان های صاحبدل و فاتح قلّههای ایمان ، معرفت و مقامات معنوی و غیبی چون سلمان فارسی به چنین مراحلی دست یازیدهاند. یاران پیامبر اکرمﷺ فراوان بودند، لکن از میان آنها کسانی توانستند به مقام یار «خاص»

بهتر به خاتم پیامبرانﷺ. أنان در معرفت، محبت، عبودیت و ولایت الهیّه شبیه پیامبرﷺ شدند و رنگ و رایحه نبوی گرفتند. قدم جای پای پیامبر نهادند و در پی او حرکت کردند که عین صراط مستقیم بود و هرگز به کژراهه نرفتند. چنان در پیامبر اعظمﷺ فانی شدند که گویی نشانی از او و قطرهای از دریای وجودش و شعاعی از خورشید هستی او گشتند و از او نور گرفته و به دیگران نور دادند. انسان های نیکوسیرتی چون: سلمان فارسی، حجر بن عدی، رشید هجری و ... شاگرد خاص بلکه اخص و رازدار پیامبر اسلامﷺ و ائمه شدند و بصیرت و صبر، جهاد و اجتهاد و عقل و عشــق را در زندگی و شخصیت خویش به نمایش گذاشتند. آنان عارفان مبارز، سالکان عدالتگستر، عالمان ربانی و مجاهد، ولایتمداران آگاه و بصیر و رازداران ساحت اسلام ناب محمدی بودند که ثقلین را گرامی داشتند و اسلام قرآن و عترت را با تمام وجود درک و تجربه کردند و سربداران قبیله عشق و عرفان و قبله توحید و ولایت بودند و شراب شهود و شهادت را سر کشیدند تا به بهشت دیدار حق قدم بگذارند. علامه طباطبایی در بحثهای عرفانی \_ معنوی خویش از تربیت یافتگان مکتب محبّت و شاگردان سلوک، اعم از سلوک عقلی و قلبی قرآن و عترت نام برده است که هر کدام نشانهای از اسلام ناب محمدیﷺ و عرفان ناب شیعی، آیتی از آیات خدا و صاحبان روحهای بزرگند که توانســتند در اثر جذبه و سلوک، چگونه بودن، چگونه زیستن، چگونه مردن و چگونه ماندن را در ساحت حیات طیّبه به خوبی نشان دهند؛ «مردان خدا» و اولیای الهي كه انسان هاي بيدار و بينا را به سوي خويش جذب مي كنند و أسوه سلوك و الگويي از انسان کامل در مرتبهٔ وجودی خود هستند. علامّه طباطبایی آنان را چنین صاحبان زندگی معنوى يادمي كند: تاریخ اثبات می کند عدهای از اصحاب امیرالمؤمنین علی 🟨 مانند: سلمان، کمیل، رشید، میثم و اویس، تحت تعلیم و تربیت آن حضرت، از زندگی معنوی برخوردار بودند." و در «رسالهٔ الولایه» از آنان با عنوان «اصحاب تاریخ اثبات می کند عده ای از اصحاب اسرار» یاد کردهاند. امیرالمؤمنین علی 🛒 مانند: سلمان، کمیل، حال اگر انسان سالک، شائق کمال و مشتاق رشید، میثم و اویس، تحت تعلیم و تربیت آن وصال است، أين گوي و اين ميدان. مريدان حضرت، از زندگی معنوی برخوردار بودند. واقعی ایناننــد و مُرادان حقیقی پیامبر اکرمﷺ، علی 🔬 و فرزندان آنها. اینک فرازهایی از زندگی 



برخی از این اصحاب سِر یقدیم می گردد:

۱. سلمان فارسی

47

زيارت/فصلنامه فرمنگی، اجتماعی، سیاسی

سلمان، دهقان زادهای است از روستای «جَی» اصفهان (در برخی روایات اهل شیراز معرفی شده است) که بر آیین مجوس بود. روزی از کنار کلیسای مسیحیان می گذشت که صدای نماز و نیایش آنان را شیند و مجذوب آن شید. به درون صومعه رفت و دین آنرا بهتر از آیین خود یافت. سراغ مرکز دینی آنان را گرفت، «شام» را نام بردند. پس به منزل باز گشت و آنچه دیده بود را برای پدر باز گفت و پیرامون آیین مجوس و مسیحیت بحث کردند و کارشان به مشاجره کشید. سلمان به مسیحیان پیغام داد که دین آنان را پذیرفته است و از آنها خواست که او را با کاروانی که به شام می رود همراه کنند.

در شام، سلمان نزد اسقف که رئیس کلیسا و بزرگ آنها بود رفت و جریان مسیحی شدنش را برای او بازگو کرد. پس در آنجا ماند و به عبادت و درس مشغول بود. چون اسقف بزرگ درگذشت، جانشین او را که به امور آخرت راغبتر بود بیشتر دوست میداشت؛ اما آن اسقف نیز از دنیا رفت. پیش از مرگ اسقف، سلمان از او خواست که راهنماییاش کند تا پس از او نزد چه کسی برود. اسقف او را به مردی در «موصل» معرفی کرد. سلمان به آنجا رفت و نزد آن مرد بود و پس از مرگ او برای امور دینی خویش سراغ عابدی در «نصیبین» رفت و پس از وی نیز آهنگ سفر به «عموریه» (یکی از شهرهای روم) کرد و از محضر اسقف آنجا نیز بهرهها برد. برای امرار معاش خود نیز چند گاو و گوسفند خرید. روزی سلمان از انتجا نیز بهرهها برد. برای امرار معاش خود نیز چند گاو و گوسفند خرید. روزی سلمان از ندارم، ولی تو در عصری زندگی می کنی که بعثت پیامبری بر اساس آیین حق ابراهیم ندریک است. آن پیامبر به سرزمینی دارای نخلستان که بین دو بیابان سنگلاخ واقع شده، غذای) صدقه نمی خود، ولی هدیه را می پذیرد و میان دو کتف او نشانهٔ نبوّت نقش بسته غذای) صدقه نمی خورد، ولی هدیه را می پذیرد و میان دو کتف او نشانهٔ نبوّت نقش بسته است. اگر او را ببینی حتماً می شناسی.

سلمان همراه قافلهای که از جزیرهٔالعرب آمده بود، به سوی آن دیار روان شد. کاروانیان از روی ستم او را به مردی یهودی در «وادی القری» فروختند. مدّتی به این امید که آن محل، همان سرزمین موعود است ماند، اما چنین نبود. روزی مرد یهودی دیگری او را از صاحبش خرید و به «یثرب» برد. سـلمان در باغ خرمای مرد یهودی کار می کرد. مدتی گذشت تا آن که پیامبر موعود مبعوث شد و پس از چند سال که از بعثتش گذشت، به یثرب \_ که از آن پس مدینهٔالنبی نام گرفت \_ هجرت کرد و در منطقه «قبا» میان طایفه «بنی عمرو بن

عوف» فرود أمد.

سلمان از گفتو گوی مالک خود با یکی از عموزادگانش پی برد پیامبری که در جست وجویش بود، هموست. شبانه از خانه مالکش خارج شد و خود را به قبا رساند. وقتی پیامبر اکرم به قبا رسید، سلمان به ایشان عرض کرد: شما در این جا غریب و مسافرید؛ من مقداری غذا همراه دارم که نذر کرده ام صدقه بدهم و چه کسی از شما سزاوارتر. پیامبر اله اصحاب خود فرمود: «بخورید به نام خدا»، ولی خودش دست به غذا نزد. در این جا سلمان نشانه اول را دید.

فردای آن روز دوباره همراه با غذایی نزد پیامبر آمد و با احترام آن را به عنوان هدیه تقدیم کرد. پیامبر به اصحابش فرمود: «بخورید به نام خدا» و خود نیز از آن غذا میل کردند. پس سلمان نشانه دوم را نیز دریافت. در جستوجوی نشانه سوم بود که روزی پیامبر و اصحابش را در قبرستان «بقیع» دید. ایشان دو عبا بر تن داشتند که یکی را پوشیده و دیگری را بر شانه انداخته بودند. سلمان پشت سر پیامبر قرار گرفت تا مُهر نبوّت را ببیند. پیامبر که از قصد سلمان آگاه بود، عبا را از دوش خویش برداشت و سلمان مهر نبوّت را چنان که توصیفش را شنیده بود مشاهد کرد؛ پس خود را روی پای پیامبرﷺ انداخت و بر آن بوسه زد و گریست. پیامبر از احوالش پرسید و او ماجرای خود را بازگفت.

سلمان مسلمان شد، اما چون برده بود، از شرکت در جنگ «بدر» و «احد» محروم ماند. او به پیشنهاد پیامبرﷺ با مالک خویش مکاتبه کرد و با یاری و کمک مسلمانان و عنایت الهی آزاد شد و آن گاه در جنگ خندق و سایر جنگها شرکت جُست.<sup>۵</sup>

سلمان دریایی بی پایان و گنجی پایان ناپذیر است؛ سلمان از اهل بیت است؛ او سرچشمه گوارایی است که علم و حکمت از او سرازیر است و دلیل و برهان از سوی او می آید. پس او سیراب شده از حکمت و معرفت ناب نبوی و تشنه ولایت محمّدی بود که توانست در اوج تقوا و خلوص، چشمه جوشان حکمت و و دلیل و برهان گشته و به تعبیر علی کے خداوند او را به سبب علم اول و اخر، و ظاهر و باطن، و نهان و آشکار، مخصوص خود گردانید.

سلمان فارسی تحت تعلیم و تربیت پیامبر اعظم یه عالی ترین درجات تکامل علمی و عملی رسید؛ به جایی که امام صادق د شأن ایمان سلمان فرمود: «ایمان ده درجه دارد؛ مقداد در درجه شتم و ابوذر در درجه نهم و سلمان در درجه مشتم و ابوذر در درجه نهم و سلمان در درجه میزلتش فرمود: «السلمان منّا اهل البیت»<sup>۷</sup> یا آنگاه که امیرمؤمنان علی اهل البیت»<sup>۷</sup> رسول خدای را بیان می کند، وقتی به نام سلمان می رسد می فرماید: به به! سلمان از معرفت را کجا ما اهل بیت است. شما مانند سلمان را کجا می یابید؟ او همچون لقمان حکیم است و علم اوّل

### و آخر را میداند. سلمان دریای بیکران است ... .^

بدین ترتیب سلمان فارسی، سلمان محمّدی شد و به علوم و معارف اسلام واقف گردید. سلمان فارسی به تمام معنا اهل «ولایت» بود؛ ولایت علی آن هم با معرفت و اخلاص، و علی پر را امام مسلمین و خلیفه بلافصل رسول خدای و وارث علوم انبیا میدانست. پس از وفات پیامبر از در صراط مستقیم ولایت سلوک کرد و استوار ماند و یکی از دوازده نفری بود که در مسجد و در حضور مهاجران و انصار از حق علی برای امامت و ولایت دفاع کرد و دومین نفری بود که در حضور خلیفه به پا خاست و گفت: کردید و نکردید و ندانید چه کردید... <sup>۹</sup>

سلمان اهل بندگی عاشقانه و خالصانه بود. سلمان «زهد» واقعی داشت و از متعلقات دنیوی و جاذبههای فریبندهٔ دنیا رهیده بود و چنان قدرت روحی و باطنی داشت که هیچ کدام از امور دنیایی نتوانست او را مشغول خود کند. سلمان در سیر و سلوک معرفتی و معنویش به جایی رسید که همنشین شبها و سحرگاههان پیامبر اکرمﷺ شد<sup>۰۰</sup> و محبوب خدا و رسولشﷺ بود.<sup>۱۱</sup> علیﷺ سلمان را «باب الله» در روی زمین نامید<sup>۲۱</sup> و او را به لقمان حکیم تشبیه نمود.<sup>۲۱</sup>

عرفانِ سلمان نه تنها در خلوت و راز و نیاز شبانه و اذکار و اوراد، بلکه در دل جهاد و سنگر مبارزه و ظلم ستیزی و عدالت و مدیریتهای مهّم اجتماعی جلوه گر بود. او «عبد خدا»، مطیع محض پیامبرﷺ و فرمان برداری مجاهد و مدافعی عالم و عاقل و ثابت قدم در امامت و ولایتش بود.

روزی سلمان فارسی در مسجد پیغمبر نششته بود و عدهای از بزرگان اصحاب نیز حاضر بودند. سخن از اصل و نسب به میان آمد و هر کس درباره اصل و نسب خود چیزی می گفت و آن را بالا می برد. وقتی نوبت به سلمان رسید، این شاگرد بزرگ مکتب نبوی، در جملاتی بسیار آموزنده گفت:

انا سلمان بن عبدالله، كنت ضالاً فهداني الله عزّوجلُ بمحمّد ﷺ، و كنت عائلاً فاغناني الله بمحمد ﷺ وكنت مملوكاً فاعتقني الله بمحمد ﷺ

در این هنگام رسول خدای وارد شدند و پس از شنیدن جملات سلمان، ضمن تجلیل فراوان از سخنان او، رو به قریشیان کرده و فرمود: ای گروه قریش! خون یعنی چه؟! نژاد یعنی چه؟! افتخار هر کس به دین اوست؛ مردانگی هر کس، خُلق و خو و شخصیت او، و اصل و ریشه هر کس، فهم و عقل اوست، و چه ریشه ای بالاتر از عقل؟<sup>۱</sup> محّبت پیامبر اکرمﷺ به سلمان فارسی، ویژه بود؛ چنان که در واقعه جنگ خندق درباره سلمان فرمود: «سلمان منّا اهل البیت»<sup>۵</sup> یا در شأن او فرمود: 44

زيارت/ فصلنامه فرمنگى،

اجتماعى،

ســلمان بحر لاينزف و كنزُ لاينفد ســلمان منا اهل البيت سَلْسَلْ يَمْنَح الحكمه و يؤتى البرهان<sup>٩</sup>؛

40

سلمان دریایی بیپایان و گنجی پایانناپذیر است؛ سلمان از اهل بیت است؛ او سرچشمه گوارایی است که علم و حکمت از او سرازیر است و دلیل و برهان از سوی او میآید. پس او سیراب شده از حکمت و معرفت ناب نبوی و تشنه ولایت محمّدی او د که توانست در اوج تقوا و خلوص، چشمه جوشان حکمت و و دلیل و برهان گشته و به تعبیر علی ا خداوند او را به سبب علم اول و اخر، و ظاهر و باطن، و نهان و آشکار، مخصوص خود گردانید.<sup>۷۲</sup> بنابراین سلمان حکیم است و صاحب ولایت الهیّه؛ چنان که لقب «لقمان حکیم» را به او دادهاند.<sup>۸۱</sup>

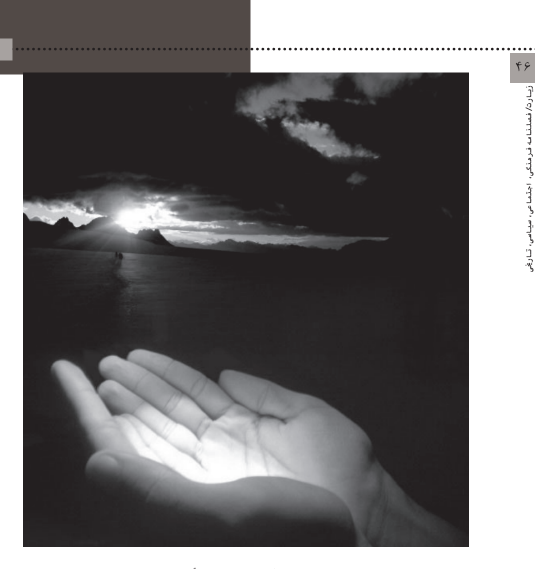
## ۲. اویس قرنی

اویس اهل قَرَن (منطقهای در یمن) و شــغلش شتربانی بود.<sup>۱</sup> او با جذبه فطرت و کشش توحیدی درون و شامّه سالم و سامعهٔ قویاش ندای توحیدی اسلام را شنید و عطر یار را احساس کرد و با تلاشی از سر شیفتگی و با اجازهٔ مادر پیر و ناتوانش رهسپار مدینه شد و راه دراز یمن تا مدینه را برای دیدار دوست و لقای محبوبش طی کرد؛ امّا زمانی به مدینه رسید که پیامبر در آنجا نبود و به سبب قول و قراری که با مادرش داشت تا زود به نزد او بازگردد، موفق به دیدار رسول خدا نشد. پیامبر ای پس از بازگشت به منزل، نوری مشاهده مینماید و می پرسد چه کسی به خانه آمده است؟! پاسخ می دهند که شتربانی به نام اویس آمد و تحیّت و سلامی فرستاد و بازگشت. پیامبر ش فرمود: آری، این نور اویس است که در خانه ما هدیه گذاشته و رفته است.

اویس اگر چه ظاهرا تا پایان عمر در شـوق دیدار پیامبر بود، اما یک پیوند باطنی و ارتباط شهودی با پیامبرﷺ برقرار کرد و اذان را می شنید و با چشم دل به دیدار محبوبش می شتافت و با گوش دل صدای روح افزایش را می شـنید. پیامبر نیز گاه رو به جانب یمن می کرد و می فرمود هانی لاَجد نفس الرحمان من قبل الیَمن ».<sup>۲۱</sup>

اویس به «مقام خُلت» رسیده بود و پیامبر در شأنَش فرمود: «خلیلی من هذه الامّه اویس القرنی».<sup>۲۲</sup>

ویژگیهای اویس قرنی را چنین میتوان برشمرد: ۱. عزلت و گوشهنشینی هدفدار و توأم با تفکّر و عبرت آموزی<sup>،۲۲</sup> ۲. خیرالتّابعین<sup>۲۲</sup> بود که پیامبرﷺ در توصیف شوق دیدارش فرمود: «وأشوفاه الیک یا اویس القرن»<sup>۲۵</sup>



 ۳. زاهدی پارسا و عابدی مخلص که زهّاد و عبّاد از او تأسی جسته و الگو می گرفتند؛
 ۶. عارفی شجاع و مجاهدی دلاور که در جنگ صفین در رکاب مولایش علی پ جنگید و به شهادت رسید؛<sup>۲۶</sup>
 ۵. عارفی ولایتمدار بود؛
 ۶. صاحب اسرار الهی از راه کشف و شهود عرفانی<sup>۲۷</sup> بود و در واقع با حشر و نشر روحی – باطنی که با پیامبر اعظم پ داشته، از وجود ایشان بهرهها برد؛
 ۷. دارای نشانه علوی است و از حواریّون علی پ بود، چنان که امام موسی بن جعفر پ فرمود؛<sup>۲۸</sup>
 ۸. از اصحاب سِرّ علی پ بود که برخی روایات را از ایشان نقل کرده و امام پ به او دعاهایی

را تعلیم داده است:۲۹

۹. اویس قرنی «عارفی شـهید» در جبهه علوی و تحـت ولایت امام علی بود که با بصیرت و صبر راه را شناخت و در رکاب امام زمان خویش درآمد و علیه جبهه اموی مبارزه کرد و این عقلانیت و بصیرت و بردباری و استقامت تا مرز شهادت بسیار مهم است؛ ۲۰. مقام شفاعت داشت، چنان که پیامبر د شأن شفاعت کردنش فرمود: أبشروا برجل من امّتی یقال له اویس القرنی فانه یشفع لمثل ربیعه ومَضْر.<sup>۳</sup>

# ۳. کمیل بن زیاد نخعی

کمیل نیز اهل یمن و از قبیلهٔ «نخع» است که در سال اول بعثت و به نقلی ۱۲ هجری متولد شد. او از تابعین اصحاب رسول خداﷺ و از یاران مُخلص و «اصحاب سِّر» امیرالمؤمنین ﷺ و از یاران امام حسن مجتبی ﷺ است.<sup>۳۱</sup>

کمیل از مردان خدا، عابدی شبزندهدار و مردی دیندار و البته شجاع بود که در زمان خلیفه سوم نیز به جرم حق گویی و اعتراض به وضعیت مدیریت جامعه به همراه زید بن صوحان، صعصهٔ بن صوحان و مالک اشتر و عدهای دیگر به حَمص در شام تبعید شد. وی از شیعیانی است که از همان اول با علی بی بیعت کرد و تا آخر نیز بر این عهد استوار ماند و در رکاب حضرتش در صفیّن نیز جنگید و از طرف مولایش به ولایت «هیت» نیز منصوب شد.<sup>۲۳</sup> کمیل همان شخصیتی است که امام علی بی دعای خضر نبی بر ا به او تعلیم داد و این دعا به نام «دعای کمیل» مشهور شده است و بارها علی برخی اسرار و معارف را در مواضع و حالات مختلف به او تعلیم داد؛ یعنی کمیل یکی از رازداران علی بود؛<sup>۳۳</sup> از جمله

امام به او فرمودند: يا كميــل انّ هذاالقلوب اوعيه فخيرها اوعاها، فاحفظ عنّى ما اقول لك: الناس ثلاثه: عالِمٌ رباني و متعلمُ على سبيل نجاة و همجُ رعاع لكل ناعق اتْباعُ يَميلونَ مَعَ كل ريح.. " طریحی در «مجمعالبحرین» کمیل را از بنابراین ویژگیهای سلوکی \_ عرفانی کمیل اصحاب سرّ دانسته است و علامه آقا بزرگ عبارتنداز: تهرانی نیز او را از اصحاب سّر و خواص اصحاب على على الله برده است. ۱. عابد و زاهد بودن؛ ۲. سحرخیزی و شب زندهداری؛ ۳. دینداری تمام عیار؛ ۴. آگاه بودن به زمانه؛

۵. شجاع در مسائل سیاسی و اجتماعی؛ ۶. اهل جهاد و مبارزه؛ ٧. داراي ظرفيت و قابليت تعليم اسرار و حقايق معارف الهي؛ ۸. اهل بصیرت، صبر و ولایت بودن و مدافع ولایت و سرباز مخلص امام شدن؛ ۹. مدیری کاردان در تدبیر جامعه؛ عرفان کمیل، عرفان انزوا و عزلت محض نبود، بلکه عرفان ، جامعه، سیاست و عقلانيت بود. طریحی در «مجمع البحرین» کمیل را از اصحاب سرّ دانسته است<sup>۳۵</sup> و علامه آقا بزرگ تهرانی نیز در «الذَّریعه» او را از اصحاب سّــر و خواص اصحاب علی ﷺ نام برده است. ۳۶ قاضی نورالله شوشــتری او را «شیخ کامل مُتَکمّل» و صاحب سرّ امیرالمؤمنین علی ﷺ شمرده است<sup>۳۷</sup> و بسیاری از بزرگان دیگر مثل سید محمد باقر خراسانی، شیخ عباس قمی، ملا عبدالله زنوزی، سید حسن صدر، سید محمد مهدی بحرالعلوم، ابن ابی الحدید، علامه حلی، شیخ طوسی و… نیز مقامات کمیل بن زیاد نخعی و در زمرہ اصحاب خاص علی ﷺ بودن او را مطرح کردهاند. آری، کمیل محرم اسرار علیﷺ و سینهاش صندوق اسرار و رازهای علیﷺ بود. کمیل از اصحاب شهودي بود كه از دل فتنهها عبور كرد و با پرتو نور الهي حقايق را شناخت و به فيض عظيم و فوز گران سنگ شهادت نائل آمد. كميل ظرفيتي يافت كه سرحلقه عارفان وبادهنوشان باده ولايت مطلقه الهيّه على على الله الميت و حديث حقيقت، نورانيّت، نفس و دعاى كميل و بسياري از معارف الهيّه ميراث بر جاي مانده از اوست که از مشکات ولایت و مصباح هدایت علوی به ارمغان گذاشته است. ...... کمیل چنان که امام علی اور از پیش خبر داده بود، میثم تمّار از شاگردان خاص در سال ۸۲ یا ۸۳ هجری به دست حجاج بن مکتب علی اید بود؛ چنان که رازدار علی یوسف ثقفی (حاکم اموی عراق) به شهادت و از اصحاب سرّ آن حضرت شد. میثم کسی رسید. است که امام حسین ﷺ همواره از او یاد می کرد و امام باقری ای درباره اش می فرمود: من به میثم

بسیار علاقهمندم و امام صادق 🙊 بر میثم

درود فرستاد.

۴٨

زيارت/ فصلنامه فرمنگى،

اجتماعى،

۴.میثم تمّار میثم تمّار از سرزمین «نهروان» است و او را «ابو سالم» مي خواندند و برخي او را از مردمان فارس و ایرانی شمردهاند. میثم آزاد شده علی ﷺ است؛ زیرا غلام زنی از طایفهٔ «بنی اسد» بود که علی از او را خرید و آزادش کرد. <sup>۰۰</sup> وی از اصحاب پیامبر اکرم او از یاران وفادار و جان بر کف علی و مظهر اطاعت از نبّی و حمایت از ولیّ بود؛ لذا از شیعیان خالص شمرده می شد. او شش فرزند داشت به نامهای: عمران، شیعیب، صالح، محمد، حمزه و علی. شعیب از اصحاب امام صادق و صالح از اصحاب امام باقرید و امام صادق به بود. <sup>۱۰</sup> میثم تمّار از شاگردان خاص مکتب علی بود؛ چنان که رازدار علی و از اصحاب سرّ آن حضرت شد. <sup>۱۰</sup> میثم کسی است که امام حسین از همواره از او یاد می کرد و امام باقرید درباره اش می فرمود: من به میثم بسیار علاقه مندم و امام صادق از بر میثم درود فرستاد.<sup>۳۱</sup>

رتارت/

میثم تمّار چنان جذب علی شد و تن به امامت و ولایتش داد و در این راه مستقیم توحیدی \_ ولایی استقامت ورزید که در برابر عبید الله بن زیاد نه تنها از علی بر تبرّی نجست، بلکه در راه عقیده و ایمان و در راه رسالت و امامت، با عقل و درایت و عرفان و یقین، شهادت را بر گزید و به دار آویخته شد تا سربدار قبیله ولایت در ساحت عرفان راستین و ولایی باشد که عرفانِ بدون ولایت، عرفان نیست و میثم تمّار نماد چنین عرفانِ توحیدی \_ وِلایی است.

۵. رشید هجری

رشید هجری از اصحاب سرّ و محرمان خلوت انس علی یه بود و حضرت امیر علاقه خاصی به او داشت. اهل معرفت، ولایت و استقامت در راه ولایت بود و نام خویش را در زمرهٔ محّبان خاص مولایش علی یه ثبت کرد و علی یه علم «منایا و بلایا» را به او آموخت و به همین دلیل وی را «رشیدالبلایا» میخواندند. این علم امکان اطلاع از زمان مرگ و نزول بلا و گرفتاری را به انسان میدهد و او خود اهل کرامات بود.<sup>۳۳</sup> رشید جزو معدود کسانی بود که پس از رحلت پیامبر یه در طریق حق و صراط ولایت ثابتقدم ماند؛<sup>۵۸</sup> بنابراین ملازمت رشید هجری با امیرالمؤمنین یه عامل بسیار مهمی در رشد عقلی و معنوی و سیر و سلوک عرفانی او داشت. در واقع مرید حقیقی مُراد واقعی خویش بود. رشید چنان که مولایش به عرفانی او داشت. در واقع مرید حقیقی مُراد واقعی خویش بود. رشید چنان که مولایش به عرفانی او داشت. در واقع مرید حقیقی مُراد واقعی خویش بود. رشید چنان که مولایش به مرفانی او داشت. در مان تازمای از درخت افتاد؛ رشید گفت: ای امیرمؤمنان! چه خرمای خوبی است! حضرت فرمودند: ای رشید! تو را بر همین درخت به صلیب می کشند. نرمای خوبی است! حضرت فرمودند: ای رشید! تو را بر همین درخت به صلیب می کمند. از آن پس، رشید صبح و عصر کنار این درخت می آمد و آن را آب میداد. سال ها بعد چون رو به خشکی نهاد و شاخههایش را قطع کردند، رشید دانست که مرگش نزدیک است.<sup>۳</sup> و سرانجام رشید هجری بر همین درخت و با خصوصیاتی که علی ک فرموده بود، به فرمان ابن زیاد به شهادت رسید.<sup>۲۷</sup> مرخی از ویژگی های رشید هجری از این قرار است: ۱. اهل بصیرت و روشن بینی بود؛ ۲. عابد و اهل دل بود؛ ۳. از اصحاب سرّ علی ک بود؛ ۴. اهل مبارزه و جهاد و پایداری در راه ولایت

جابر جعفی از اصحاب اسرار امام باقر الله نیز بهشمار میرفت و تعالیم خاص را از ایشان دریافت می کرد و خود می گوید که امام باقر ایل هفتادهزار حدیث از اسرار و مکنونات غیبی برای من نقل فرمود که یکی از آنها را برای احدی نگفتهام.

اجتماعى،

بود.

## ۶. جابر بن یزید (جابر الجعفی)

کنیهاش ابوعبدالله، ابومحمّد و ابوزید بوده و بیشتر به «ابوعبدالله» مشهور است. قبیله جابر یعنی «جُعفه» در عام الوفود (سال نهم هجری) به اسلام گرویدند. جابر جعفی از اصحاب صادقین و از تابعان بود و هجده سال در خدمت امام باقر ف و از ملازمان حضرتش بود و «شهود ملکوت» یکی از بسیار کرامات و مقامات معنوی اوست.

جابر می گوید: از حضرت امام باقر از معنای آیه: و کذلک نُری ابراهیم ملکوت السماوات والارض <sup>۸</sup> را پرسیدم و سر به زیر داشتم. امام باقر از دست مبارک خود را بالا بردند و به من فرمودند: سرت را بالا بیاور. من سَر خود را بالا آوردم و دیدم سقف شکافته شد و نور بسیار درخشندهای دیدم؛ اما چشمانم مانَند کسی که به قرص خورشید نگاه کند، سیاهی رفت. حضرت فرمود: «ابراهیم از ملکوت آسمانها و زمین را چنین دید.» سپس فرمود: نگاهت را به زمین بینداز. چنین کردم؛ سپس فرمود: اکنون سرت را بلند کن! دیدم سقف به حال اول درآمده است. سپس حضرت برخاستند و دست مرا گرفتند و به اطاق دیگری بردند و لباسی که به تن داشتند، عوض کردند و لباس دیگری پوشیدند و از من خواستند که چشمانم را ببندم. چشمانم را بستم؛ فرمود: باز نکن. ساعتی گذشت، سپس فرمود: آیا میدانی کجایی؟ کم دو القرنین در آن رفته بود؛ چشم خود را باز کن که چیزی نخواهی دید.» من چشم خود را بـاز کردم و خود را در ظلمتی یافتم که حتی جلوی پای خود را هم نمی دید. منو کمی راه رفتند و بعد ایستادند و فرمودند: «آیا میدانی کجایی؟ اکنون بر سر آن چشمهای را بـاز کردم و خود را در ظلمتی یافتم که حتی جلوی پای خود را هم نمی دید. من چشمه ای کمی راه رفتند و بعد ایستادند و فرمودند: «آیا میدانی کجایی؟ اکنون بر سر آن چشمهای

عالم هم خارج شدیم و در عالم دیگری وارد شدیم. آن جا جهانی بود مانند جهان ما، دارای بناها و خانهها و اهالی مخصوص خودش. پس خارج شدیم از أن عالم و به عالم دیگری رفتيم و همين طور پنج عالم را گذرانديم و ديديم. حضرت فرمود: «اينها كه ديدي، ملكوت زمین است؛ اکنون چشمان خود را ببند» و دستم را گرفت؛ ناگهان دوباره خود را در همان اطاق منزل حضرت ديدم. حضرت لباسشان را عوض كردند و لباس مرا هم گرفتند و بعد به مجلس اول بازگشتیم. گفتم فدایت شوم! چه مدّت گذشته؟ حضرت فرمود: سه ساعت. ۴۹ ناگفته پیداست که حضرت به اندازه سعهٔ وجودی جابر، ملکوت را به او نشان دادند. جریان شهود ملکوت، نشانی از ظرفیت وجودی و رشد معنوی جابر است که امام 🛒 چنین پردهها از برابر چشمانش کنار زده و رازهایی را برای او آشکار می کند. توصیههایی هم که امام 🛒 به جابر فرمودند نیز بر اساس استعداد و طبعیت و قابلیت جابر بوده است.<sup>۵۰</sup> جابر جعفی از اصحاب اسرار امام باقرین نیز بهشمار می رفت و تعالیم خاص را از ایشان دریافت می کرد و خود می گوید که امام باقر ﷺ هفتادهزار حدیث از اسرار و مکنونات غیبی برای من نقل فرمود که یکی از آنها را برای احدی نگفتهام.<sup>۵۱</sup> جاب که از پرورش یافتگان مکتب امام باقر ﷺ بود، با هوش مندی خاص، موقعیتها را می شناخت و موضع گیری می کرد و معارفی از اهل بیت ﷺ را به مردم و اصحاب امامان ﷺ تعلیم میداد و فعالیتهای علمی، فرهنگی، سیاسی و اجتماعی خاص و تأثیر گذاری داشت؛ یعنی مرد جبهه فرهنگی و سیاسی نیز بود. برخی از ویژگیهای جابر بن یزید جعفی از این قرار است: از یاران مُخلص و وفادار امام باقریش بود؛ ۲. صاحب استعداد ویژه برای دریافت اسراری از معارف اسلامی؛ ۳. فعّال در عرصه فرهنگی، سیاسی و اجتماعی؛ ۴. امین صادقین ' بود.

۷. عمّار ياسر

عمّار بزرگمردی از تبار توحید و شهادت است. او فرزند «یاسر» آن مجاهد راستین و اولین شهید عصر رسالت و فرزند «سمیّه» اولین شهیدهٔ زن پس از بعثت بود. پس عمار وارث جهاد و مقاومت در راه ایمان و استقامت در راه هدف والای اسلامی بود. فرزند شهیدانی که با شرک و ظلم مبارزه کرده و قلبی مالامال از ایمان به رسول خدای داشتند.<sup>۲۵</sup> مجاهدی مهاجر بود که پیامبر او را «اهل بهشت» نام نهاد.<sup>۳۳</sup> عمار در روایات، یکی از چهار رکن اصحاب پیامبر<sup>۲۵</sup> و یکی از چهار نفری است که بهشت مشتاق اوست.<sup>۵۵</sup> عمار به جایی

زیارت/فصلنامه فرمنگی، اجتماعی،

۵١

#### رسید که خشم او خشم خدا شد. <sup>۵۵</sup>

عمار زاهدی روشن ضمیر و عارفی بابصیرت بود. عرفان او نیز عرفانی و لایی، جهادی و حماسی بود. همه جا با پیامبر او علی بود و این همراهی معنوی و بامعرفت بسیار آموزنده، سازنده و آگاهی بخش است. او فانی در علی و علی فانی در خدا بود؛ پس او نیز فانی در خدا شده و این حقیقت عرفان و عرفان حقیقی است. عمار سر از پا نشناخت، تن به سختی ها داده و صبوری می کرد. رازدار پیامبر و علی بود و به درجه ای رسید که معیار حق و باطل شد، در جنگ جمل و صفین نقش برجسته ای داشت <sup>۷۵</sup> و سرانجام در جنگ صفین به لقای معبود شتافت ودر ۹۳ (یا ۹۴) سالگی به شهادت رسید و بدین ترتیب کلام پیامبر که درباره او فرموده بود: « گروه متجاوز و ستمگر تو را خواهند کشت» <sup>۸۸</sup> به حقیقت پیوست.

# ۸. حُجر بن عُدی

حُجر از قبیله «کنده» بود و به لقب «حجرالخیر» شناخته می شد. «حُجر بن عُدَی کندی» در سال های آخر عمر پیامبر اکرمﷺ توفیق تشرّف به اسلام را یافت. مردی عابد و پارسا، زاهد و مجاهد، ظلم ستیز و آمر به معروف و ناهی از منکر بود. چنان شیفتهٔ نماز و نیایش، زهد و عبادت و روزه بود که او را «راهب» اصحاب محمّد ﷺ لقب دادند. پیوسته باوضو بود و هرگاه وضومی ساخت، به نماز می ایستاد.

چهرهای زیبا و سیرتی نیکو داشت. از ابرار عبّاد و زهّاد و مستجاب الدعوه<sup>۹۵</sup> و از سوی دیگر عارفی مجاهد بود. عرفانش جامع درون گَرایی و برون گرایی و هماره در صراط مستقیم امامت و ولایت بود. جهاد را با شهادت آمیخت و در جنگها شرکت داشت و فاتح «مرج العذرا» (منطقهای سرسبز در نزدیکی دمشق) بود و بعدها در همانجا نیز به فرمان معاویه به شهادت رسید. او همرزم و همپای ابوذر غفاری<sup>۶۰</sup> و از فرماندهان علی از در جنگ جمل و صفین بود. پس در فتنههای اموی، اهل بصیرت، درایت و صلابت بود. صاحب فضایل اخلاقی چون: اخلاص، صداقت، وفا و صفا بود. منتقد انحرافها و اعوجاجها بود و آگاه به زمان.<sup>۱۰</sup> از یاران و دوستان و همرزمان مالک اشتر نیز بود و امام علی از برایش دعا کرد تا شهادت روزی او شود و چنین شد.

حجر هماره تلاش می کرد تا حضوری مؤثر در جامعه داشته باشد؛ به خصوص پس از شهادت علی برای تغییر اوضاع و احوال تلاش می کرد؛ لذا حتی المقدار در اصلاح اجتماع می کوشید.<sup>۲۲</sup> حجر بن عدی نیز عارف توحیدی \_ ولایی بود و جانش را در طبق اخلاص نهاد و به پای ولایت تقدیم کرد. بنابراین از محرمان خلوت اُنس و رازداران ساحت معنوی زيارت/فصلنامه فرمنگى،

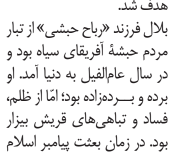
اجتماعى،

۵۲

و الگویی جالب و جاذب برای عرفان شیعی است.

۹. بلال حبشی

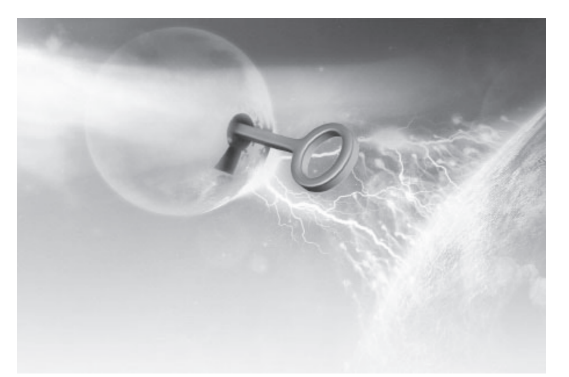
بلال، تفسیری عینی از آیهٔ: ان اکرمکم عندالله اتقکم<sup>۳</sup> است و خویشتنداری را در طول زندگیاش متجلی ساخت تا خط بطلانی بر نژادگرایی در ساحت قرب الیالله و سیر و سلوک باشد. او ایمان، صبر و مقاومت، هدفداری و ارزشگرایی را در اوج دردها و شکنجههای جسمانی و روحانی نشان داد و تبدیل به اسوهٔ ایمان و استقامت در راه هدف شد.





بلال حدود سی سال داشت و از جریان بعثت نیز آگاه بود. شبی خدمت پیامبر اسید و آیات قرآن را از زبان مبار کش شنید و جذب آن شده و گمشدهاش را در آیات قرآن و سیمای ملکوتی پیامبر اکرم ای یافت. خویش را بر قدمهای پیامبر افکند و اسلام را پذیرفت. البته بلال میدانست پذیرش اسلام چه هزینههایی دارد و چه شکنجههای را باید تحمل کند؛ پس شبانگاهان خود را به پیامبر رسانده و آیات قرآن را می شنید و نیروی تازه ای می گرفت. کم کم رفت و آمدهایش به حضور پیامبر اعظم ا آسکار شد؛ به خصوص وقتی در مسجدالحرام هنگام طواف کعبه به بتها اهانت کرد و خبر آن به «امیّه بن خلف» صاحب





زيارت/ فصلنامه فرمنگی، اجتماعی، سیاسی، تاريخی

۵۴

بلال رسید.<sup>۴</sup> امیّه که از دشمنان سرسخت اسلام و پیامبر اکرمﷺ بود، گفت: چنان بلایی بر سر او بیاورم که دیگر هوس مسلمان شدن نکند. بلال نیز مقاوم و مقاومت ر شد و نور ایمان و جذبه آیات قرآن روزبهروز بیشتر دلش را روشن و محکم می ساخت. بلال شکنجههای بسیار دشوار را در راه خدا تحمّل کرد و اسلام را از عمق جان و با تعقّل پذیرفت و به آموزههای آن یقین پیدا کرد و عشق به محمّدﷺ در دل و جانش روز به روز بیشتر و شدیدتر شد. امیّه روزبهروز سختگیریها و شکنجههایش را بیشتر می کرد و بلال نیز مقاومتر نشان می داد. صحنهٔ شکنجه بلال در ملاً عام تبدیل به صحنهٔ رویارویی موحد و مشرک، و مؤمن و کافر شده بود و بلال با صبر و استقامتش اسلام را تبلیغ می کرد.<sup>64</sup> حال باید پرسـید کدام دین و آیینی چنین یاران و مریدان پرصلابت و مجاهدانی راستین موزد دارد؟ چه ریاضتها و مجاهدتهایی هموزن ریاضتهای بلال در مسـیر توحید و صراط مورد؟ دارمی پیامبر شد. سرانجام پیامبر او را از امیّه خرید و بدین ترتیب او از هر جهت آزاد موزن دائمی پیامبر شد. سرانجام پیامبر او را از امیّه خرید و بدین ترتیب او از هر جهت آزاد شده پیامبرﷺ بود. بلال پیش و پس از هجرت، در همه عرصههای مقاومت و مبارزه، جهاد شده پیامبر او را می می دادت حضور داشت و ایمان و میرین و میرش او را مشهور خوبان و شده پیامبر در او را میشور دو بان می داد که

۵۵ زيارت/فصلنامه محبوب پارسایان کرد. او به راستی زمان شناس بود و چه زیبا وقت شناسی می کرد. چنان شد که معیار نماز و روزه از جهت وقت شد. و پیامبر اکر مﷺ فرمود: «روزههای تان را با اذان بلال شروع و ختم کنید که دقیق است». ۶۰ پیامبر ﷺ بارها به بلال فرمود: ﴿رحنا یا بلال»؛ ۶۷ یعنی با اذان گفتنش به پیامبر اسلام نشاط می داد و مبلغ صبور آموزهها و شعائر اسلامی بود. پیامبرﷺ بلال را مردی از اهل بهشت نامید. ۶۸ بلال مجاهد جهاد اصغر (جنگ با دشمنان اسلام) و جهاد اکبر (مبارزه با نفس و هواهای نفسانی) بود. او هم مبارزی نام آور و هم مؤذنی معروف و هم خزانهدار پیامبرﷺ بود؛ چنان که مأمور خرید خانه رسول خداﷺ نیز بود و مَحرم اهل بیت ایشان شمرده می شد.<sup>69</sup> صدای بلند وقاطع بلال بر بام کعبه و «الله اکبر» گفتنش در تاريخ اســلام ثبت است. او نماينده پيامبرﷺ و امتّش بود تا بر فراز كعبه اذان بگويد و پیروزی اسلام را ندا دهد. بلال چهرهای است که در حوادث مهم تاریخ اسلام حضور داشته و محّب پیامبر و عترت طاهرهاش بود و چنین حقیقتی را امام صادقﷺ گواهی دادهاند.'' بالل پس از ارتحال پیامبر اکرمﷺ تنها برای خشانودی حضرت صدیقه کبری فاطمه زهرای اذان گفت و دیگر برای هیچ کس اذان نگفت و با این کار مخالفتش با جریان حاکم سیاسی را نشان داد و هزینه این مخالفت و مبارزه نیز تبعید به شام بود. بلال راوی سخنان پيامبرﷺ بود ۲ و خود روايتي از ايمان و توحيد، عشق به پيامبر و آل پاکش 🛒 گرديد. بلال، این صحابی محبوب پیامبر، پس از ۶۳ سال عمر بابرکت وفات یافت و در «باب الصغیر» دمشــق به خاک سپرده شد و اینک قبرش زیارتگاه تشنگان معرفت و فضیلت است. ۱. لغتنامه دهخدا، ج ۲۷، ص ۳۸۹، ذیل واژه «سرّ». ۲. همان. ٣. محمدحسين طباطبايي، محمد خاتم پيامبران، ج ١، ص ٢٢٢ و ر. ک: محمدحسين رخشاد، در محضر علامه طباطبايي. ۴. محمد حسين طباطبايي، رسالة الولايه، فصل اول. ۵. ر.ک: مجلسی، بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۳۵۵ \_ ۳۶۲؛ ابن ابی الحدید، شرح نهج البلاغه، ج ۱۸، ص ۳۷، با استفاده و تلخيص از كتاب «اسوهها»، ص ١٩ ـ ٢٤، حجة الاسلام جواد محدثي. ۶. بحارالانوار، ج ۲۲، ص۳۲۱. ۲. ابن ابیالحدید، شرح نهجالبلاغه، ج ۱۸، ص ۳۵. ۸. همان، ص ۳۶. ٩. طبرسي، الاحتجاج، ج١، ص ٢٠٨. ۱۰. ر.ک: عبدالبر قرطبی، ج۳، ص ۵۹. ۱۱. ر.ک: بحارالانوار، ج۲۲ ص۳۲۴. ۱۲. ر.ک: همان ص۳۷۴.

فرمنگي،

يا پا

```
۱۳.همان ص۳۳۰.
                                                                            ۱۴. همان ، ص ۳۸۱
                                                                       ۱۵. همان، ج ۱۷، ص۱۶۹.

    . همان، ج ۲۲ ص ۳۴۸.

    ۱۷. همان ص ۳۴۷. شبیه به همین روایت در شأن سلمان فارسی از امام صادق الجَّلاِ نیز رسیده است ر.ک:
                                                                       بحارالانوار، ج ٢٢ ص ٣٧٣.
  ١٨. شيخ صدوق، معانى الاخبار، ص ٢٣۴ و ٢٣٨ و ر.ك: خالد محمد خالد، رجال حول الرسول ص ٥٩ و ٤٠.
                                               ۱۹. ر.ک: محمدرضا یکتایی، اویس قرنی، ص ۱۳ _ ۲۴.
                                          ۲۰. قاضی نورالله شوشتری، مجالس المؤمنین، ج ۱، ص۲۸۳.
                                                                                      ۲۱. همان.
                                                   ۲۲. سيد محسن امين، اعيان الشيعه، ج ۳ ص ۵۱۴.
                                                                ۲۳. دیلمی، ارشاد القلوب، ص ۱۰۰.
                                                             ۲۴. اعيان الشيعه، ج ۳، ص۵۱۵ و ۵۱۶.
                         ۲۵. ر.ک: اویس قرنی، ص ۳۴ (به نقل از هجویری، کشف المحجوب، ص ۱۰۰).
                                                                    ۲۶. ر.ک: همان، ص ۴۶ _ ۵۳.
                                          ٢٧. ر.ك: سيدحيدر أملي، جامع الاسرار و منبع الانوار، ص٢٤.
                                                                   ۲۸. اعیان الشیعه، ج ۳، ص۵۱۴.
                                                               ۲۹. ر.ک: اویس قرنی، ص ۶۷ _ ۶۹.
                                                     ۳۰. همان ص ۷۸ _ ۸۳ و جامع الاسرار، ص ۲۶.
               ٣١. على بن الحسين الهاشمي الخطيب، كميل بن زياد نخعي، حماسه أفرينان، ج ١، ص ١٠١.
     ۳۲. رجال شیخ طوسی، ص ۵۶، ش۶ و ص ۶۹، ش۱؛ الاختصاص، ص ۷ و ۱۰۸؛ شرح ابن ابی الحدید بر
                                                          نهج البلاغه، ج١٧، ص ١۴٩ و ج٢ ص١٣٢.
۳۳. ر. ک: میرزا جواد آقا ملکی تبریزی، المراقبات، ص ۸۶ و علی نمازی شاهرودی، مستدر ک سفینهٔ البحار، ج ۹،
                                                                           ص۱۸۶، ماده «کمل».
                                                                    ٣٢. نهج البلاغه، حكمت ١۴٧.
                                                 ۳۵. فخرالدین طریحی، مجمعالبحرین، ج ۵، ص۴۶۷.
                                       ۳۶. آقا بزرگ تهرانی، الذریعه الی تصانیف الشیعه، ج ۸، ص ۱۹۳.
                                                  ٣٧. مجالس المؤمنين، ج ٢، ص ١٠- ١٢ با تلخيص.
            ۳۸.ر.ک: قدرتالله ضیائیان، شرح حال، آثار و مقام عرفانی کمیل بن زیاد نخعی، ص ۱۹۲ _۲۰۳.
                                   ۳۹. ر.ک: کمیل بن زیاد، ص ۹۶ و شیخ مفید، الارشاد، ج ۱، ص ۳۲۷.
                                                 ۴۰. ابن ابی الحدید، شرح نهج البلاغه، ج ۲، ص ۲۹۱.
```

زیارت/ فصلنامه فرمنگی، اجتماعی، سیاسی،

، تاريخى

```
۴۱. جواد محدثی، اسوهها، ج ۴، ص ۹۹ و ۱۰۰.
             ۴۲. ر.ك: بحارالانوار، ج ۴۱، ص۲۶۸ و شيخ عباس قمي، سفينهٔ البحار، ج ۲، ص ۵۲۴ و ۵۲۵.
                                       ۴۳. ر.ک: همان، ج ۵۳، ص ۱۱۲ و سفینهٔالبحار، ج ۲، ص ۵۲۴.
                                                  ۴۴. ر.ک: همان، ج ۴۲، ص ۱۴۰، باب ۱۲۲، ح ۲۳.
                                                       ۴۵. ر.ک: همان، ج ۲۳، ص ۳۲۲، روایت ۳۹.
                                                 ۴۶. ر.ک: همان، ج ۴۲، ص ۱۳۷، باب ۱۲۲، ح ۱۸.
                                                                                ۴۷. همان، ح ۷.
                                                                                  ۴۸. انعام: ۷۵.
                                                           ۴۹. بحارالانوار، ج ۴۶، ص ۲۸۰، ح ۸۲.
                                   ۵۰. همان، ج ۲۸، ص ۱۶۲، ح ۱ و ص ۱۶۵، ح ۲ و ص ۱۸۲، ح ۸.
۵۱. همان، ج ۴۶، ص ۴۲۷، ح ۶ و ص ۳۴۰، ح ۳۰ و شیخ عباس قمی، منتهی الامال، ج ۲، ص ۱۹۵ و ۱۹۶.
                                                                           ۵۲. ر.ک: نحل: ۱۰۶.
                                                                 ۵۳. اعیان الشیعه، ج ۸، ص ۲۷۳.
                                                                         ۵۴. الاختصاص، ص ۷.
                                                                        ۵۵. همان، ص ۱۲ و ۹۷.
      ۵۶. ابوالحسن على بن ابي الكرم، اسد الغابة، ج ۴، ص ۴۵ و ر.ك: رجال حول الرسول، ص ١٩٧ _ ٢١٢.
                                                                ۵۷. ر.ک: اسوهها، ص ۲۵۵ _ ۲۹۰.
                 ۵۸ . علامه اميني، الغدير، ج ۹، ص ۲۱ و ۲۲ و الكامل في التاريخ، ابن اثير، ج ۳، ص ۱۵۷.
                                                                     ۵۹. اسوهها، ص ۲۹۰ _ ۲۹۱.
                                                           ۶۰. اعيان الشيعه، ج ۴، ص ۵۸۵ _ ۵۷۱.
                                                             ۶۱. الكامل في التاريخ، ج ٣، ص ٢٣١.
                                                                ۶۲. ر.ک: اسوهها، ص ۳۹۶ _ ۴۱۸.
                                                                               ۶۳. حجرات: ۱۳.
                                                                ۶۴. اعيان الشيعه، ج ۱۳، ص ۱۰۶.
28. همان، ج ۱۴، ص ۱۰۵ و ۱۰۶؛ ابن هشام، السيرة النبويه، ج ۱، ص ۳۸۱؛ اسدالغابه، ح ۱، ص ۲۰۷ _ ۲۰۹.
                                                                 ۶۶. بحارالانوار، ج ۲۲، ص ۲۶۴.
                                                                ۶۷. اعیان الشیعه، ج ۱۴، ص ۱۰۴.
                                                                      ۶۸. همان، ص ۱۰۱ و ۱۰۲.
                            ۶۹. همان، ص ۱۰۸، طبقات، ج ۲، ص ۴۹ و ۷۴ و بحارالانوار، ج ۴۳ ص ۷۶.
                                                                 ۷۰. سفينة البحار، ج ۱، ص ۱۰۴.
                                                                  ٧١. بحارالانوار، ج ٨١، ص ١٢٣.
```

. . . . . . . . . . . . . . .

 $\Delta V$